## Suttantapiṭake Samyuttanikāye

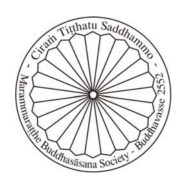
# Nidānavaggapāļiyā ca Khandhavaggapāļiyā ca Samvannanābhūtā

Bhadantamahābuddhaghosattherena katā

## Sāratthappakāsinī nāma

## SAMYUTTAŢŢHAKATHĀ

(Dutiyo bhāgo)



#### Romanized from Myanmar version published in 1957

© Buddhasāsana Society

### Atthakathā Series 15

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs
Yangon, Myanmar

## THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| C   | FΙ | W  | O  | V |
|-----|----|----|----|---|
| • • |    | vv | ι, | v |

|            |            |          |     |          |        | VOW.   | ELS          |                   |       |        |      |       |                   |
|------------|------------|----------|-----|----------|--------|--------|--------------|-------------------|-------|--------|------|-------|-------------------|
| න <i>ව</i> | <b>ì</b> : | නා ā     | တ္တ | i        | නු     | ī      | ը ս          | l                 | දී ū  |        | e e  |       | သ ၀               |
|            |            |          | CO  |          |        | TS W   |              |                   | EL "A | ,,     |      |       |                   |
|            |            | က        | ka  | ə k      | tha    | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha    | c na   |      |       |                   |
|            |            | o (      | ca  | ဆ        | cha    | е ja   |              | ဈ jh              | ıa    | ըña    |      |       |                   |
|            |            | •        | a   | _        |        | ခု da  |              |                   |       |        |      |       |                   |
|            |            |          |     |          |        | з da   |              |                   |       | •      |      |       |                   |
|            |            | οĮ       | oa  | o p      | ha     | ဗ ba   | ì            | ဘ b               | ha    | မ ma   | ı    |       |                   |
| ω y        | a c        | ra ra    | ∾ . | la       | o V    | 'a     | သေ S         | a                 | တ h   | a      | ę ļa | •     | ṁ                 |
|            |            |          |     |          |        | IN CO  |              |                   |       |        |      |       |                   |
| _o .       | _1 = ā     | <u> </u> | i . | <u> </u> | τ      | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a   | s- = e | . (  | ചേ ചീ | <b>=</b> O        |
| თ ka       | ကာ ka      | ā ကိ     | ki  | ကိ       | kī     | ကု k   | u            | ကူ k              | ū     | ကေ k   | (e   | ကော ါ | 02                |
| ວ kha      | อ์ khā     |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      | බේ kh |                   |
|            |            |          |     | CON      | JUN    | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS   |        |      |       |                   |
| റ്റ്റ kka  |            | င်္ဃ ṅgl | ha  | a        | g nth  | na     | ဓျ           | dhya              | l     | ც p    | la   |       | လ္လ lla           |
| ന്റ kkh    | a          | g cca    |     | CI       | b úqa  | a      | 8            | dhva              |       | g p    | ba   |       | ભુ lya            |
| നു kya     |            | g cch    | a   | a        | s init | a      | နှီ<br>တ     | nta               |       | ల్ల b  | bha  | Į.    | လှ lha            |
| ලී kri     |            | g jja    |     | a        | ទ  nha | a      | 8            | ntva              |       | ဗျ b   | oya  |       | 9 vha             |
| ස kla      |            | g jjha   | l   | g        | g tta  |        | <b>&amp;</b> | ntha              |       | මු b   | ora  |       | ည္က sta           |
| ფ kva      |            | ည ñña    | a   | g        | g ttha | a      | 8            | nda               |       | မွ n   | npa  |       | ධූ stra           |
| จุ khya    | L          | ə ñha    |     | o        | g tva  |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |       | ଧୃ 11  | npha | a     | ગ્રૄ sna          |
| g khva     |            | g ñca    |     | o        | ą tya  | ı      | 80           | ndha              | -     | မွ n   | nba  |       | သျ sya            |
| g gga      |            | නූ ñch   | a   | 0        | g tra  |        | <b>6</b> 96  | nna               |       | မ္တ 11 | nbha | a     | ဿ ssa             |
| ვ ggha     |            | g ñja    |     | <u> </u> | dda    |        | နျ           | nya               |       | မ္မ n  | nma  | l     | သ္မ sma           |
| ၅ gya      |            | g ñjha   | a   | <b>3</b> | ddha   | a      | ş            | nha               |       | မျ 11  | nya  |       | သွ sva            |
| ြ gra      |            | ş tta    |     | अ        | dya    |        | ပ္ပ          | ppa               |       | မှ n   | nha  |       | <sub>ගු</sub> hma |
| င်္က ṅka   |            | g ttha   |     | િલ       | dra    |        |              | ppha              |       | ယျ     | yya  |       | ფ hva             |
| å ṅkha     |            | ð qqa    |     | _<br>ვ   | dva    |        |              | pya               |       |        | yha  |       | g ļha             |
| δ ṅga      |            | ~        |     | J        |        |        | •            |                   |       | -      |      |       | <br>              |
|            |            | Э        | J   | 9        | 9      | 9      | G            | ૧                 | ၈     | 6      | 0    |       |                   |
|            |            | 1        | 2   | 3        | 4      | 5      | 6            | 7                 | 8     | 9      | 0    |       |                   |

## $Nid\bar{a}navaggasa\dot{m}yutta\underline{t}\underline{t}hakath\bar{a}$

|       | Mātikā                           |     | Piţ | haṅka |
|-------|----------------------------------|-----|-----|-------|
|       | 1. Nidānasamyutta                |     |     |       |
|       | 1. Buddhavagga                   |     |     |       |
| 1.    | Paţiccasamuppādasuttavaṇṇanā     |     |     | 1     |
| 2.    | Vibhangasuttavannanā             | ••• |     | 10    |
| 3.    | Paṭipadāsuttavaṇṇanā             | ••• |     | 18    |
| 4.    | Vipassīsuttavaņņanā              | ••• |     | 19    |
| 5-10. | Sikhīsuttādivaṇṇanā              |     |     | 21    |
|       | 2. Āhāravagga                    |     |     |       |
| 1.    | Āhārasuttavannanā                | ••• | ••• | 21    |
| 2.    | Moliyaphaggunasuttavannanā       | ••• |     | 28    |
| 3.    | Samaṇabrāhmaṇasuttavaṇṇanā       | ••• |     | 30    |
|       | Dutiyasamanabrāhmanasuttavannanā | ••• |     | 31    |
| 5.    | Kaccānagottasuttavannanā         | ••• |     | 31    |
| 6.    | Dhammakathikasuttavannanā        | ••• |     | 32    |
| 7.    | Acelakassapasuttavannanā         | ••• |     | 33    |
| 8.    | Timbarukasuttavannanā            |     |     | 36    |
| 9.    | Bālapaṇḍitasuttavaṇṇanā          | ••• |     | 36    |
| 10.   | Paccayasuttavaṇṇanā              | ••• | ••• | 38    |
|       | 3. Dasabalavagga                 |     |     |       |
| 1.    | Dasabalasuttavaṇṇanā             | ••• |     | 41    |
| 2.    | Dutiyadasabalasuttavaṇṇanā       | ••• | ••• | 41    |
| 3.    | Upanisasuttavaṇṇanā              |     |     | 49    |

|     | Mātikā                           |     | Piţţ | haṅka |
|-----|----------------------------------|-----|------|-------|
| 4.  | Aññatitthiyasuttavannanā         |     |      | 52    |
| 5.  | Bhūmijasuttavannanā              |     |      | 53    |
|     | Paccayasuttavannan <del>ā</del>  |     |      | 55    |
|     | Samaṇabrāhmaṇasuttavaṇṇanā       |     |      | 55    |
|     | 4. Kaļārakhattiyavagga           |     |      |       |
| 1.  | Bhūtasuttavaṇṇanā                |     | •••  | 56    |
| 2.  | Kaļārasuttavaņņanā               |     | •••  | 57    |
| 3.  | Ñāṇavatthusuttavaṇṇanā           |     | •••  | 62    |
| 4.  | Dutiyañāṇavatthusuttavaṇṇanā     |     | •••  | 63    |
| 5.  | Avijjāpaccayasuttavaņņanā        |     | •••  | 63    |
| 6.  | Dutiya-avijjāpaccayasuttavaņņanā |     | •••  | 64    |
| 7.  | Natumhasuttavaṇṇanā              |     | •••  | 65    |
| 8.  | Cetanāsuttavaņņanā               |     |      | 65    |
| 9.  | Dutiyacetanāsuttavaņņanā         |     | •••  | 67    |
| 10. | Tatiyacetanāsuttavaņņanā         | ••• | •••  | 67    |
|     | 5. Gahapativagga                 |     |      |       |
| 1.  | Pañcaverabhayasuttavaṇṇanā       | ••• |      | 67    |
| 2.  | Dutiyapañcaverabhayasuttavannanā |     |      | 68    |
| 3.  | Dukkhasuttavaṇṇanā               |     | •••  | 69    |
| 4.  | Lokasuttavaṇṇanā                 |     | •••  | 69    |
| 5.  | Ñātikasuttavaṇṇanā               |     | •••  | 69    |
| 6.  | Aññatarabrāhmaṇasuttavaṇṇanā     |     | •••  | 70    |
| 7.  | Jānussoņisuttavaņņanā            |     | •••  | 70    |
| 8.  | Lokāyatikasuttavaṇṇanā           |     |      | 70    |
| 9.  | Ariyasāvakasuttavaņņanā          |     |      | 70    |
| 10. | Dutiya-ariyasāvakasuttavaņņanā   | ••• | •••  | 71    |

|     | Mātikā                       |     | Piţţ | haṅka |
|-----|------------------------------|-----|------|-------|
|     | 6. Dukkhavagga               |     |      |       |
| 1.  | Parivīmamsanasuttavaņņanā    |     | •••  | 71    |
| 2.  | Upādānasuttavaṇṇanā          |     | •••  | 75    |
| 3.  | Samyojanasuttavannanā        | ••• |      | 77    |
| 4.  | Dutiyasamyojanasuttavannanā  | ••• |      | 77    |
| 5.  | Mahārukkhasuttavaṇṇanā       | ••• |      | 77    |
| 6.  | Dutiyamahārukkhasuttavaṇṇanā | ••• |      | 78    |
| 7.  | Taruṇarukkhasuttavaṇṇanā     | ••• |      | 79    |
| 10. | Nidānasuttavaņņanā           | ••• | •••  | 79    |
|     | 7. Mahāvagga                 |     |      |       |
| 1.  | Assutavāsuttavaņņanā         |     |      | 90    |
| 2.  | Dutiya-assutavāsuttavaņņanā  |     |      | 93    |
| 3.  | Puttamamsūpamasuttavaņņanā   |     |      | 94    |
| 4.  | Atthirāgasuttavaņņanā        | ••• |      | 105   |
| 5.  | Nagarasuttavaṇṇanā           | ••• |      | 106   |
| 6.  | Sammasasuttavaṇṇanā          | ••• |      | 110   |
| 7.  | Naļakalāpīsuttavaņņanā       | ••• |      | 112   |
| 8.  | Kosambisuttavaṇṇanā          |     |      | 113   |
| 9.  | Upayantisuttavaṇṇanā         |     | •••  | 114   |
| 10. | Susimasuttavaṇṇanā           |     |      | 114   |
|     | 8. Samaņabrāhmaņavagga       |     |      |       |
| 1.  | Jarāmaraṇasuttādivaṇṇanā     |     |      | 118   |
|     | 9. Antarapeyyāla             |     |      |       |
| 1.  | Satthusuttādivaṇṇanā         |     |      | 118   |

| Mātikā |                                   |     | Piţ | ṭhaṅka |
|--------|-----------------------------------|-----|-----|--------|
|        | 2. Abhisamayasamyutta             |     |     |        |
| 1.     | Nakhasikhāsuttavaṇṇanā            |     | ••• | 119    |
| 2.     | Pokkharaṇīsuttavaṇṇanā            |     | ••• | 119    |
| 3.     | Sambhejja-udakasuttādivaņņanā     | ••• | ••• | 119    |
| 5.     | Pathavīsuttādivaņņanā             | ••• | ••• | 120    |
|        | 3. Dhātusamyutta                  |     |     |        |
|        | 1. Nānattavagga                   |     |     |        |
| 1.     | Dhātunānattasuttavaṇṇanā          |     |     | 121    |
| 2.     | Phassanānattasuttavaņņanā         |     |     | 121    |
| 3.     | Nophassanānattasuttavaņņanā       |     |     | 121    |
| 4.     | Vedanānānattasuttavaņņanā         |     |     | 122    |
| 5.     | Dutiyavedanānānattasuttavaṇṇanā   | ••• | ••• | 122    |
| 6.     | Bāhiradhātunānattasuttavaņņanā    |     | ••• | 122    |
| 7.     | Saññānānattasuttavaṇṇanā          |     | ••• | 122    |
| 8.     | Nopariyesanānānattasuttavaṇṇanā   |     | ••• | 123    |
| 9.     | Bāhiraphassanānattasuttādivaņņanā |     |     | 123    |
|        | 2. Dutiyavagga                    |     |     |        |
| 1.     | Sattadhātusuttavaņņanā            |     |     | 124    |
| 2.     | Sanidānasuttavaņņanā              |     |     | 125    |
| 3.     | Giñjakāvasathasuttavaņņanā        | ••• |     | 128    |
| 4.     | Hīnādhimuttikasuttavaṇṇanā        |     |     | 129    |
| 5.     | Caṅkamasuttavaṇṇanā               |     |     | 129    |
| 6.     | Sagāthāsuttavaṇṇanā               |     |     | 131    |
| 7.     | Assaddhasamsandanasuttavannanā    |     | ••• | 131    |
| 8-12.  | Assaddhamūlakasuttādivaņņanā      |     |     | 132    |

|       | Mātikā                        |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-------|-------------------------------|-----|-----|--------|
|       | 3. Kammapathavagga            |     |     |        |
| 1-2.  | Asamāhitasuttādivaņņanā       |     |     | 132    |
| 3-5.  | Pañcasikkhāpadasuttādivaņņanā |     | ••• | 133    |
| 6.    | Aṭṭhaṅgikasuttavaṇṇanā        |     |     | 140    |
| 7.    | Dasaṅgasuttavaṇṇanā           | ••• | ••• | 140    |
|       | 4. Catutthavagga              |     |     |        |
| 1.    | Catudhātusuttavaṇṇanā         |     |     | 141    |
| 2.    | Pubbesambodhasuttavaṇṇanā     |     |     | 141    |
| 3.    | Acarimsuttavaṇṇanā            |     |     | 143    |
| 4.    | Nocedamsuttavannanā           |     |     | 144    |
| 5.    | Ekantadukkhasuttavannanā      |     |     | 144    |
| 6-10. | Abhinandasuttādivaņņanā       |     |     | 144    |
|       | 4. Anamataggasamyutta         |     |     |        |
|       | 1. Paṭhamavagga               |     |     |        |
| 1.    | Tiņakaṭṭhasuttavaṇṇanā        |     |     | 145    |
| 2.    | Pathavīsuttavaņņanā           | ••• | ••• | 145    |
| 3.    | Assusuttavaṇṇanā              |     |     | 146    |
| 4.    | Khīrasuttavaṇṇanā             |     |     | 146    |
| 5.    | Pabbatasuttavaṇṇanā           |     |     | 146    |
| 6.    | Sāsapasuttavaṇṇanā            |     |     | 147    |
| 7.    | Sāvakasuttavaṇṇanā            |     |     | 147    |
| 8-9.  | Gaṅgāsuttādivaṇṇanā           |     |     | 147    |
| 10.   | Puggalasuttavaṇṇanā           |     |     | 147    |
|       | 2. Dutiyavagga                |     |     |        |
| 1.    | Duggatasuttavaṇṇanā           | ••• |     | 148    |
| 2.    | Sukhitasuttavaṇṇanā           |     |     | 148    |

|      | Mātikā                           |     | Piț | ṭhaṅka |
|------|----------------------------------|-----|-----|--------|
| 3.   | Timsamattasuttavannanā           |     |     | 148    |
| 4-9. | Mātusuttādivaṇṇanā               |     |     | 148    |
| 10.  | Vepullapabbatasuttavannanā       |     |     | 149    |
|      | 5. Kassapasamyutta               |     |     |        |
| 1.   | Santuṭṭhasuttavaṇṇanā            |     |     | 150    |
| 2.   | Anottappīsuttavaņņanā            |     |     | 153    |
| 3.   | Candūpamasuttavaņņanā            |     |     | 154    |
| 4.   | Kulūpakasuttavanņanā             |     |     | 158    |
| 5.   | Jiṇṇasuttavaṇṇanā                |     |     | 158    |
| 6.   | Ovādasuttavaņņanā                |     |     | 161    |
| 7.   | Dutiya-ovādasuttavaņņanā         |     | ••• | 162    |
| 8.   | Tatiya-ovādasuttavaņņanā         |     | ••• | 162    |
| 9.   | Jhānābhiññasuttavaṇṇanā          | ••• | ••• | 162    |
| 10.  | Upassayasuttavaṇṇanā             | ••• | ••• | 163    |
| 11.  | Cīvarasuttavaṇṇanā               | ••• | ••• | 164    |
| 12.  | Parammaranasuttavannanā          | ••• | ••• | 185    |
| 13.  | Saddhammappatirūpakasuttavaņņanā |     |     | 186    |
|      | 6. Lābhasakkārasaṁyutta          |     |     |        |
|      | 1. Paṭhamavagga                  |     |     |        |
| 1.   | Dāruņasuttavaņņanā               | ••• | ••• | 190    |
| 2.   | Baļisasuttavaņņanā               |     |     | 190    |
| 3-4. | Kummasuttādivaņņanā              |     |     | 190    |
| 5.   | Mīļhakasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 191    |
| 6.   | Asanisuttavaṇṇanā                |     | ••• | 191    |
| 7.   | Diddhasuttavaṇṇanā               |     | ••• | 191    |
| 8.   | Siṅgālasuttavannanā              |     |     | 192    |

|       | Mātikā                           |     | Piṭ | ṭhaṅka |
|-------|----------------------------------|-----|-----|--------|
| 9.    | Verambhasuttavaṇṇanā             | ••• |     | 192    |
| 10.   | Sagāthakasuttavaṇṇanā            |     | ••• | 192    |
|       | 2. Dutiyavagga                   |     |     |        |
| 1-2.  | Suvaṇṇapātisuttādivaṇṇanā        |     |     | 193    |
|       | Suvannanikkhasuttādivannanā      | ••• | ••• | 193    |
|       | 3. Tatiyavagga                   |     |     |        |
| 1-2.  | Mātugāmasuttādivaņņanā           | ••• | ••• | 193    |
|       | Ekaputtakasuttādivannanā         |     |     | 193    |
| 7.    | Tatiyasamaṇabrāhmaṇasuttavaṇṇanā | ••• |     | 194    |
| 8.    | Chavisuttavaṇṇanā                | ••• |     | 194    |
| 9.    | Rajjusuttavaṇṇanā                | ••• | ••• | 194    |
| 10.   | Bhikkhusuttavaṇṇanā              | ••• | ••• | 194    |
|       | 4. Catutthavagga                 |     |     |        |
| 1-4.  | Bhindisuttādivaṇṇanā             |     |     | 194    |
| 5.    | Acirapakkantasuttavannanā        | ••• |     | 195    |
| 6.    | Pañcarathasatasuttavaṇṇanā       | ••• |     | 195    |
| 7-13. | Mātusuttādivaṇṇanā               |     | ••• | 195    |
|       | 7. Rāhulasamyutta                |     |     |        |
|       | 1. Paṭhamavagga                  |     |     |        |
| 1-8.  | Cakkhusuttādivannanā             |     |     | 196    |
|       | Dhātusuttavaṇṇanā                | ••• | ••• | 196    |
|       | Khandhasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 197    |
|       | 2. Dutiyavagga                   |     |     |        |
| 1-10. | Cakkhusuttādivannanā             | ••• | ••• | 197    |
| 11.   | Anusayasuttavannanā              | ••• | ••• | 197    |
|       | Apagatasuttavaṇṇanā              | ••• | ••• | 197    |
| -     |                                  |     |     |        |

|       | Mātikā                        |     | Piț | ṭhaṅka |
|-------|-------------------------------|-----|-----|--------|
|       | 8. Lakkhaṇasaṁyut             | tta |     |        |
|       | 1. Paṭhamavagga               |     |     |        |
| 1.    | Aṭṭhisuttavaṇṇanā             | ••• |     | 199    |
| 2.    | Pesisuttavannanā              |     |     | 201    |
| 3.    | Piṇḍasuttavaṇṇanā             |     |     | 201    |
| 4.    | Nicchavisuttavaṇṇanā          |     |     | 201    |
| 5.    | Asilomasuttavaṇṇanā           |     |     | 202    |
| 6.    | Sattisuttavaṇṇanā             |     |     | 202    |
| 7.    | Usulomasuttavaṇṇanā           |     |     | 202    |
| 8.    | Sūcilomasuttavaņņanā          |     |     | 202    |
| 9.    | Dutiyasūcilomasuttavaņņanā    |     |     | 202    |
| 10.   | Kumbhaṇḍasuttavaṇṇanā         |     |     | 203    |
|       | 2. Dutiyavagga                |     |     |        |
| 1.    | Sasīsakasuttavanņanā          |     |     | 203    |
| 2.    | Gūthakhādasuttavannanā        | ••• |     | 203    |
| 3.    | Nicchavitthisuttavannanā      | ••• |     | 203    |
| 4.    | Maṅgulitthisuttavaṇṇanā       | ••• |     | 204    |
| 5.    | Okilinīsuttavaņņanā           | ••• | ••• | 204    |
|       | Asīsakasuttavannanā           | ••• | ••• | 204    |
| 7-11. | Pāpabhikkhusuttādivaņņanā     |     |     | 205    |
|       | 9. Opammasamyut               | ta  |     |        |
| 1.    | Kūṭasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 206    |
| 2.    | Nakhasikhasuttavaṇṇanā        | ••• | ••• | 206    |
| 3.    | Kulasuttavaṇṇanā              | ••• | ••• | 206    |
| 4.    | Okkhāsuttavaṇṇanā             | ••• | ••• | 206    |
| 5.    | Sattisuttavannan <del>a</del> |     |     | 207    |

|     | Mātikā                        |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-----|-------------------------------|-----|-----|--------|
| 6.  | Dhanuggahasuttavaṇṇanā        |     |     | 207    |
| 7.  | Āṇisuttavaṇṇanā               |     |     | 209    |
| 8.  | Kalingarasuttavannanā         | ••• | ••• | 211    |
| 9.  | Nāgasuttavaṇṇanā              | ••• | ••• | 212    |
| 10. | Bilārasuttavaņņanā            | ••• | ••• | 213    |
| 11. | Singālasuttavannanā           | ••• |     | 213    |
| 12. | Dutiyasingālasuttavaṇṇanā     |     | ••• | 213    |
|     | 10. Bhikkhusamyutta           |     |     |        |
| 1.  | Kolitasuttavaṇṇanā            |     |     | 214    |
| 2.  | Upatissasuttavaṇṇanā          | ••• |     | 214    |
| 3.  | Ghaṭasuttavaṇṇanā             | ••• | ••• | 215    |
| 4.  | Navasuttavaṇṇanā              | ••• |     | 216    |
| 5.  | Sujātasuttavaņņanā            | ••• |     | 216    |
| 6.  | Lakuṇḍakabhaddiyasuttavaṇṇanā | ••• |     | 217    |
| 7.  | Visākhasuttavaņņanā           | ••• |     | 219    |
| 8.  | Nandasuttavaṇṇanā             | ••• |     | 219    |
| 9.  | Tissasuttavaṇṇanā             | ••• |     | 220    |
| 10. | Theranāmakasuttavaņņanā       | ••• |     | 222    |
| 11. | Mahākappinasuttavaṇṇanā       | ••• |     | 223    |
| 12. | Sahāyakasuttavannanā          | ••• | ••• | 227    |

Nidānavaggasamyuttaṭṭhakathāya mātikā niṭṭhitā.

## $Khandhavaggasa\dot{m}yutta\underline{t}\underline{t}hakath\overline{a}$

| Mātikā |                                     |     | Piṭṭhaṅka |     |
|--------|-------------------------------------|-----|-----------|-----|
|        | 1. Khandhasamyutta                  |     |           |     |
|        | 1. Nakulapituvagga                  |     |           |     |
| 1.     | Nakulapitusuttavaṇṇanā              |     |           | 229 |
| 2.     | Devadahasuttavaṇṇanā                |     |           | 236 |
| 3.     | Hāliddikānisuttavaṇṇanā             |     |           | 238 |
| 4.     | Dutiyahāliddikānisuttavaṇṇanā       |     |           | 241 |
| 5.     | Samādhisuttavaṇṇanā                 |     |           | 241 |
| 6.     | Paṭisallāṇasuttavaṇṇanā             |     |           | 241 |
| 7.     | Upādāparitassanāsuttavaņņanā        |     |           | 241 |
| 8.     | Dutiya-upādāparitassanāsuttavaņņanā |     |           | 242 |
| 9.     | Kālattaya-aniccasuttavaņņanā        |     | •••       | 242 |
| 10-11. | Kālattayadukkhasuttādivaņņanā       |     | •••       | 242 |
|        | 2. Aniccavagga                      |     |           |     |
| 1-10.  | Aniccasuttādivaņņanā                |     |           | 242 |
|        | 3. Bhāravagga                       |     |           |     |
| 1.     | Bhārasuttavaṇṇanā                   | ••• |           | 243 |
| 2.     | Pariññasuttavaṇṇanā                 |     |           | 244 |
|        | Abhijānasuttavaṇṇanā                |     |           | 244 |
|        | Chandarāgasuttādivaṇṇanā            |     |           | 244 |
|        | Aghamūlasuttavaṇṇanā                |     |           | 244 |
| 11.    | Pabhangusuttavannan <del>a</del>    |     |           | 244 |

|                   | Mātikā                             | Piṭṭhaṅka |     |     |
|-------------------|------------------------------------|-----------|-----|-----|
| 4. Natumhākavagga |                                    |           |     |     |
| 1.                | Natumhākasuttavaņņanā              | •••       | ••• | 244 |
| 2.                | Dutiyanatumhākasuttavaņņanā        | •••       |     | 245 |
| 3.                | Aññatarabhikkhusuttavaṇṇanā        |           |     | 245 |
| 4.                | Dutiya-aññatarabhikkhusuttavaṇṇanā |           |     | 245 |
| 5-6.              | Ānandasuttādivaņņanā               |           |     | 245 |
| 7-10.             | Anudhammasuttādivaņņanā            | •••       |     | 246 |
|                   | 5. Attadīpavagga                   |           |     |     |
| 1.                | Attadīpasuttavaņņanā               |           |     | 247 |
| 2.                | Paṭipadāsuttavaṇṇanā               |           |     | 247 |
| 3.                | Aniccasuttavaṇṇanā                 |           |     | 248 |
| 4.                | Dutiya-aniccasuttavannanā          |           |     | 248 |
| 5.                | Samanupassanāsuttavaņņanā          | •••       |     | 248 |
| 6.                | Khandhasuttavaṇṇanā                | •••       | ••• | 249 |
| 7-8.              | Soņasuttādivaņņanā                 | •••       |     | 250 |
| 9-10.             | Nandikkhayasuttādivaṇṇanā          |           | ••• | 250 |
|                   | (6) 1. Upayavagga                  |           |     |     |
| 1.                | Upayasuttavaṇṇanā                  | •••       | ••• | 250 |
| 2.                | Bījasuttavaṇṇanā                   |           |     | 250 |
| 3.                | Udānasuttavaṇṇanā                  |           |     | 251 |
| 4.                | Upādānaparipavattasuttavaṇṇanā     |           |     | 254 |
| 5.                | Sattaṭṭhānasuttavaṇṇanā            | •••       |     | 255 |
| 6.                | Sammāsambuddhasuttavaṇṇanā         | •••       | ••• | 256 |
| 7.                | Anattalakkhaṇasuttavaṇṇanā         | •••       | ••• | 256 |
| 8.                | Mahālisuttavaṇṇanā                 | •••       | ••• | 256 |
| 9.                | Ādittasuttavaṇṇanā                 |           |     | 257 |
| 10.               | Niruttipathasuttavaṇṇanā           |           |     | 257 |
|                   |                                    |           |     |     |

|                      | Mātikā                         |     | Piţţh | aṅka |  |  |
|----------------------|--------------------------------|-----|-------|------|--|--|
| (7) 2. Arahantavagga |                                |     |       |      |  |  |
| 1.                   | Upādiyamānasuttavaṇṇanā        | ••• |       | 258  |  |  |
| 2.                   | Maññamānasuttavaṇṇanā          |     |       | 258  |  |  |
| 3.                   | Abhinandamānasuttavaņņanā      |     |       | 258  |  |  |
| 4-6.                 | Aniccasuttādivaņņanā           |     | •••   | 258  |  |  |
| 7.                   | Anattaniyasuttavaṇṇanā         |     |       | 258  |  |  |
| 8-10.                | Rajanīyasaņţhitasuttādivaņņanā | ••• | •••   | 259  |  |  |
|                      | (8) 3. Khajjanīyavagga         |     |       |      |  |  |
| 1-3.                 | Assādasuttādivaņņanā           |     | •••   | 259  |  |  |
| 4.                   | Arahantasuttavaṇṇanā           | ••• |       | 259  |  |  |
| 5.                   | Dutiya-arahantasuttavannanā    | ••• |       | 261  |  |  |
| 6.                   | Sīhasuttavaṇṇanā               | ••• |       | 261  |  |  |
| 7.                   | Khajjanīyasuttavaṇṇanā         |     |       | 266  |  |  |
| 8.                   | Piṇḍolyasuttavaṇṇanā           |     | •••   | 274  |  |  |
| 9.                   | Pālileyyasuttavaņņanā          |     |       | 279  |  |  |
| 10.                  | Puṇṇamasuttavaṇṇanā            | ••• | •••   | 282  |  |  |
|                      | (9) 4. Theravagga              |     |       |      |  |  |
| 1.                   | Ānandasuttavaṇṇanā             |     |       | 283  |  |  |
| 2.                   | Tissasuttavaṇṇanā              |     |       | 284  |  |  |
| 3.                   | Yamakasuttavaṇṇanā             |     |       | 284  |  |  |
| 4.                   | Anurādhasuttavaņņanā           |     |       | 286  |  |  |
| 5.                   | Vakkalisuttavaṇṇanā            | ••• |       | 287  |  |  |
| 6.                   | Assajisuttavaṇṇanā             | ••• |       | 289  |  |  |
| 7.                   | Khemakasuttavaṇṇanā            | ••• |       | 289  |  |  |
| 8.                   | Channasuttavaṇṇanā             |     |       | 291  |  |  |
| 9-10.                | Rāhulasuttādivaṇṇanā           | ••• |       | 292  |  |  |

|                      | Mātikā                          |     | Piţ | thaṅka |
|----------------------|---------------------------------|-----|-----|--------|
| (10) 5. Pupphavagga  |                                 |     |     |        |
| 1.                   | Nadīsuttavaņņanā                |     | ••• | 292    |
| 2.                   | Pupphasuttavaṇṇanā              |     |     | 293    |
| 3.                   | Pheṇapiṇḍūpamasuttavaṇṇanā      |     |     | 293    |
| 4-6.                 | Gomayapiṇḍasuttādivaṇṇanā       |     |     | 297    |
| 7.                   | Gaddulabaddhasuttavaṇṇanā       |     |     | 298    |
| 8.                   | Dutiyagaddulabaddhasuttavaṇṇanā |     |     | 299    |
| 9.                   | Vāsijaṭasuttavaṇṇanā            |     |     | 300    |
| 10.                  | Aniccasaññāsuttavaṇṇanā         | ••• | ••• | 303    |
|                      | (11) 1. Antavagga               |     |     |        |
| 1.                   | Antasuttavaṇṇanā                |     |     | 304    |
| 2-3.                 | Dukkhasuttādivaņņanā            |     | ••• | 304    |
| 4.                   | Pariññeyyasuttavaṇṇanā          |     |     | 304    |
| 5-10.                | Samaṇasuttādivaṇṇanā            | ••• | ••• | 304    |
|                      | (12) 2. Dhammakathikavag        | ga  |     |        |
| 1-2.                 | Avijjāsuttādivaņņanā            |     |     | 305    |
| 3.                   | Dhammakathikasuttavannanā       |     |     | 305    |
| 4.                   | Dutiyadhammakathikasuttavannanā |     | ••• | 305    |
| 5-9.                 | Bandhanasuttādivaņņanā          | ••• | ••• | 305    |
| 10.                  | Sīlavantasuttavaṇṇanā           |     | ••• | 305    |
| 11.                  | Sutavantasuttavaṇṇanā           |     |     | 306    |
| 12-13.               | Kappasuttādivaņņanā             | ••• | ••• | 306    |
|                      | (13) 3. Avijjāvagga             |     |     |        |
| 1-10.                | Samudayadhammasuttādivaṇṇanā    |     |     | 306    |
| (14) 4. Kukkulavagga |                                 |     |     |        |
| 1-14.                | Kukkuļasuttādivaņņanā           |     |     | 306    |

|                    | Mātikā                              | Piṭṭhaṅka |     |     |
|--------------------|-------------------------------------|-----------|-----|-----|
|                    | (15) 5. Ditthivagga                 |           |     |     |
| 1-9.               | Ajjhattasuttādivaņņanā              |           |     | 307 |
|                    | Ānandasuttavaṇṇanā                  |           | ••• | 307 |
|                    | · ·                                 |           |     |     |
|                    | 2. Rādhasamyutta                    |           |     |     |
|                    | 1. Paṭhamavagga                     |           |     |     |
| 1.                 | Mārasuttavaṇṇanā                    |           |     | 308 |
|                    | Sattasuttādivaṇṇanā                 |           | ••• | 308 |
|                    |                                     |           |     |     |
|                    | 2. Dutiyavagga                      |           |     |     |
| 1-12.              | Mārasuttādivaṇṇanā                  | •••       | ••• | 308 |
|                    | • •                                 |           |     |     |
|                    | 3-4. Āyācanavaggādi                 |           |     |     |
| 1-11.              | Mārādisutta-ekādasakavaņņanā        |           |     | 309 |
|                    | 3. Diṭṭhisamyutta                   |           |     |     |
|                    | 1. Sotāpattivagga                   |           |     |     |
| 1                  | Vātasuttavaṇṇanā                    |           |     | 310 |
|                    | Etammamasuttādivannanā              | •••       | ••• | 310 |
|                    | Natthidinnasuttavannan <del>a</del> | •••       | ••• | 311 |
|                    | Karotosuttavannanā                  |           |     | 312 |
|                    | Hetusuttavaṇṇanā                    |           |     | 313 |
|                    | Mahādiṭṭhisuttādivaṇṇanā            |           |     | 313 |
| 11-18.             | Antavāsuttādivaņņanā                |           | ••• | 316 |
|                    | 2. Dutiyagamanādivaggavaņ           | ṇṇanā     |     | 317 |
| 4. Okkantasamyutta |                                     |           |     |     |
| 1-10.              | Cakkhusuttādivaņņanā                |           |     | 317 |

|       | Mātikā                             | Piṭṭh | aṅka |
|-------|------------------------------------|-------|------|
|       | 5. Upādasamyuttavaņņanā            |       | 318  |
|       | 6. Kilesasamyuttavannanā           |       | 318  |
|       | 7. Sāriputtasamyutta               |       |      |
| 1-9.  | Vivekajasuttādivaņņanā             |       | 318  |
| 10.   | Sucimukhīsuttavaṇṇanā              |       | 318  |
|       | 8. Nāgasamyutta                    |       |      |
| 1.    | Suddhikasuttavaṇṇanā               |       | 319  |
| 2-50. | Paṇītatarasuttādivaṇṇanā           | •••   | 320  |
|       | 9. Supaņņasamyuttavaņņanā          |       | 320  |
|       | 10. Gandhabbakāyasamyuttavaṇṇanā   | •••   | 321  |
|       | 11. Valāhakasamyuttavaņņanā        | •••   | 321  |
|       | 12. Vacchagottasamyuttavannanā     |       | 323  |
|       | 13. Jhānasamyutta                  |       |      |
| 1.    | Samādhimūlakasamāpattisuttavaņņanā | •••   | 323  |
| 2-55  | Samādhimūlakathitisuttādiyannanā   |       | 323  |

 $Khandhavaggasa\dot{m}yuttatthakath\bar{a}ya\ m\bar{a}tik\bar{a}\ nitthit\bar{a}.$ 

## Nidānavagga

## Samyuttaṭṭhakathā

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

### 1. Nidānasamyutta

#### 1. Buddhavagga

#### 1. Paţiccasamuppādasuttavannanā

1. Evaṁ me sutanti Nidānavagge paṭhamaṁ Paṭiccasamuppādasuttaṁ. Tatrāyaṁ anupubbapadavaṇṇanā—tatra kho Bhagavā bhikkhū āmantesīti ettha¹ tatrāti desakālaparidīpanaṁ. Taṁ hi "yaṁ samayaṁ viharati, tatra² samaye, yasmiñca Jetavane viharati, tatra Jetavane"ti dīpeti. Bhāsitabbayutte vā desakāle³ dīpeti. Na hi Bhagavā ayutte dese kāle ca dhammaṁ bhāsati. "Akālo kho tāva bāhiyā"ti-ādi⁴ cettha sādhakaṁ. Khoti padapūraṇamatte, avadhāraṇe⁵ ādikālatthe vā nipāto. Bhagavāti lokagarudīpanaṁ. Bhikkhūti kathāsavanayuttapuggalavacanaṁ. Apicettha "bhikkhakoti bhikkhu, bhikkhācariyaṁ ajjhūpagatoti bhikkhū"ti-ādinā⁶ nayena vacanattho veditabbo. Āmantesīti ālapi abhāsi sambodhesi, ayamettha attho. Aññatra pana ñāpanepi² hoti. Yathāha

<sup>1.</sup> Tattha (Sī), tatra (Syā)

<sup>2.</sup> Tasmim (Sī)

<sup>3.</sup> Desakāleti (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 85 pitthe.

<sup>5.</sup> Avadhāraņatthe (Sī)

<sup>6.</sup> Vi 1. 28; Abhi 2. 254 pitthesu.

<sup>7.</sup> Viññāpanepi (Syā)

"āmantayāmi vo bhikkhave, paṭivedayāmi vo bhikkhave"ti. Pakkosanepi. Yathāha "ehi tvaṁ bhikkhu mama vacanena Sāriputtaṁ āmantehī"ti¹. Bhikkhavoti āmantanākāradīpanaṁ. Tañca bhikkhanasīlatādiguṇayogasiddhattā vuttaṁ. Bhikkhanasīlatāguṇayuttopi hi bhikkhu, bhikkhanadhammatāguṇayuttopi bhikkhane sādhukāritāguṇayuttopīti saddavidū maññanti. Tena ca tesaṁ bhikkhanasīlatādiguṇayogasiddhena vacanena hīnādhikajanasevitavuttiṁ pakāsento uddhatadīnabhāvaniggahaṁ karoti. "Bhikkhavo"ti iminā ca karuṇāvipphārasommahadayanayananipātapubbaṅgamena vacanena² te attano abhimukhe karonto teneva kathetukamyatādīpakena nesaṁ vacanena sotukamyataṁ janeti, teneva ca sambodhanatthena sādhukaṁ manasikārepi niyojeti. Sādhukaṁ manasikārāyattā³ hi sāsanasampatti.

Aparesupi devamanussesu vijjamānesu kasmā bhikkhūyeva āmantesīti ce. Jeṭṭhaseṭṭhāsannasadāsannihitabhāvato. Sabbaparisasādhāraṇā hi Bhagavato dhammadesanā, parisāya jeṭṭhā bhikkhū paṭhamaṁ uppannattā, seṭṭhā anagāriyabhāvaṁ ādiṁ katvā Satthucariyānuvidhāyakattā sakalasāsanapaṭiggāhakattā ca, āsannā tattha nisinnesu Satthusantikattā, sadāsannihitā Satthusantikāvacarattāti. Apica te dhammadesanāya bhājanaṁ yathānusiṭṭhaṁ paṭipattisabbhāvato. Visesato ca ekacce bhikkhūyeva sandhāya ayaṁ desanāpīti evaṁ āmantesi.

Kimattham pana Bhagavā dhammam desento paṭhamam bhikkhū āmantesi, na dhammameva desesīti. Satijananattham. Bhikkhū aññam cintentāpi vikkhittacittāpi dhammam paccavekkhantāpi kammaṭṭhānam manasikarontāpi nisinnā honti, te anāmantetvā dhamme desiyamāne "ayam desanā kimnidānā kimpaccayā katamāya aṭṭhuppattiyā desitā"ti sallakkhetum asakkontā duggahitam vā gaṇheyyum, na vā gaṇheyyum, tena nesam satijananattham Bhagavā paṭhamam āmantetvā pacchā dhammam deseti.

Bhadanteti gāravavacanametam, Satthuno paṭivacanadānam vā. Apicettha "bhikkhavo"ti vadamāno Bhagavā bhikkhū ālapati. "Bhadante"ti vadamānā te Bhagavantam paccālapanti. Tathā hi "bhikkhavo"ti Bhagavā ābhāsati,

<sup>1.</sup> Am 3. 181 pitthe.

<sup>3.</sup> Manasikārayuttā (Syā)

<sup>2. ...</sup>nihitapubbangamavacanena (Sī)

"bhadante"ti paccābhāsanti. "Bhikkhavo"ti paṭivacanaṁ dāpeti, "bhadante"ti paṭivacanaṁ denti. **Te bhikkhū**ti ye¹ Bhagavā āmantesi, te. Bhagavato **paccassosun**ti Bhagavato āmantanaṁ pati-assosuṁ, abhimukhā hutvā suṇiṁsu sampaṭicchiṁsu paṭiggahesunti attho. **Bhagavā etadavocā**ti Bhagavā etaṁ idāni vattabbaṁ sakalasuttaṁ avoca. Ettāvatā yaṁ āyasmatā Ānandena atthabyañjanasampannassa Buddhānaṁ desanāñāṇagambhīrabhāvasaṁsūcakassa imassa suttassa sukhāvagāhaṇatthaṁ kāladesadesakaparisāpadesappaṭimaṇḍitaṁ nidānaṁ bhāsitaṁ, tassa atthavaṇṇanā samattā.

Idāni paṭiccasamuppādaṁ voti-ādinā nayena Bhagavatā nikkhittassa suttassa saṁvaṇṇanāya okāso anuppatto. Sā panesā suttavaṇṇanā yasmā suttanikkhepaṁ vicāretvā vuccamānā pākaṭā hoti, tasmā suttanikkhepaṁ tāva vicāressāma. Cattāro hi suttanikkhepā—attajjhāsayo, parajjhāsayo, pucchāvasiko, aṭṭhuppattikoti. Tattha yāni suttāni Bhagavā parehi anajjhiṭṭho kevalaṁ attano ajjhāsayeneva katheti, seyyathidaṁ? Dasabalasuttantahārako² Candopamavīṇopamasammappadhāna-iddhipāda-indriyabalabojjhaṅgamaggaṅgasuttantahārakoti evamādīni, tesaṁ attajjhāsayo nikkhepo.

Yāni pana "paripakkā kho Rāhulassa vimuttiparipācanīyā dhammā, yamnūnāham Rāhulam uttarim āsavānam khaye vineyyan"ti³ evam paresam ajjhāsayam khantim nijjhānakkhamam⁴ manam abhinīhāram bujjhanabhāvañca apekkhitvā parajjhāsayavasena kathitāni, seyyathidam? Cūļarāhulovādasuttam Mahārāhulovādasuttam Dhammacakkappavattanam Anattalakkhaṇasuttam Āsīvisopamasuttam Dhātuvibhangasuttanti evamādīni, tesam parajjhāsayo nikkhepo.

Bhagavantam pana upasankamitvā catasso parisā cattāro vaṇṇā nāgā supaṇṇā gandhabbā asurā yakkhā mahārājāno Tāvatimsādayo devā mahābrahmāti evamādayo "bojjhaṅgā bojjhaṅgāti bhante vuccanti, nīvaraṇā nīvaraṇāti bhante vuccanti<sup>5</sup>, ime nu kho bhante pañcupādānakkhandhā, kimsūdha vittam purisassa seṭṭhan"ti-ādinā<sup>6</sup> nayena pañham pucchanti. Evam putthena Bhagavatā

<sup>1.</sup> Ye ca (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Sakalasuttantahārako (Sī), vasalasuttantahārako (Syā)

<sup>3.</sup> Sam 2. 324; Ma 3. 325 pitthesu.

<sup>4.</sup> Nijjhājakkhamatam (Sī)

<sup>5.</sup> Sam 3. 75 pitthe.

<sup>6.</sup> Sam 1. 216; Khu 1. 306 piţthesu.

yāni kathitāni bojjhaṅgasaṁyuttādīni, yāni vā panaññānipi Devatāsaṁyutta Mārasaṁyutta Brahmasaṁyutta Sakkapañha Cūļavedalla Mahāvedalla Sāmaññaphala-āḷavaka Sūciloma Kharalomasuttādīni, tesaṁ **pucchāvasiko** nikkhepo.

Yāni pana tāni uppannam kāraṇam paṭicca kathitāni, seyyathidam? Dhammadāyādam Cūļasīhanādasuttam puttamamsūpamam dārukkhandhūpamam aggikkhandhūpamam pheṇapiṇḍūpamam pāricchattakūpamanti evamādīni, tesam aṭṭhuppattiko nikkhepo.

Evametesu catūsu nikkhepesu imassa paṭiccasamuppādasuttassa parajjhāsayo nikkhepo. Parapuggalajjhāsayavasena hidaṁ Bhagavatā nikkhittaṁ. Katamesaṁ puggalānaṁ ajjhāsayavasenāti? Ugghaṭitaññūnaṁ. Cattāro hi puggalā ugghaṭitaññū vipañcitaññū neyyo padaparamoti. Tattha yassa puggalassa saha udāhaṭavelāya dhammābhisamayo hoti, ayaṁ vuccati puggalo ugghaṭitaññū. Yassa puggalassa saṁkhittena bhāsitassa vitthārena atthe vibhajiyamāne dhammābhisamayo hoti,ayaṁ vuccati puggalo vipañcitaññū. Yassa puggalassa uddesato paripucchato yoniso manasikaroto kalyāṇamitte sevato bhajato payirupāsato anupubbena dhammābhisamayo hoti, ayaṁ vuccati puggalo neyyo. Yassa puggalassa bahumpi suṇato bahumpi dhārayato bahumpi vācayato na tāya jātiyā dhammābhisamayo hoti, ayaṁ vuccati puggalo padaparamo. Iti imesu catūsu puggalesu ugghaṭitaññūpuggalānaṁ¹ ajjhāsayavasena idaṁ suttaṁ nikkhittaṁ.

Tadā kira pañcasatā janapadavāsikā bhikkhū sabbeva ekacarā dvicarā ticarā catucarā pañcacarā sabhāgavuttino dhutaṅgadharā āraddhavīriyā yuttayogā vipassakā saṇhaṁ sukhumaṁ² suññataṁ paccayākāradesanaṁ patthayamānā sāyanhasamaye Bhagavantaṁ upasaṅkamitvā vanditvā rattakambalasāṇiyā parikkhipamānā viya desanaṁ paccāsīsamānā³ parivāretvā nisīdiṁsu. Tesaṁ ajjhāsayavasena Bhagavā idaṁ suttaṁ ārabhi. Yathā hi cheko cittakāro aparikammakatabhittiṁ labhitvā na āditova rūpaṁ samuṭṭhāpesi, mahāmattikalepādīhi pana bhittiparikammaṁ tāva katvā

<sup>1.</sup> Ugghatitaññūnam puggalānam (Sī)

<sup>3.</sup> Paccāsimsamānā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Sanhasukhumam (Sī)

kataparikammāya bhittiyā rūpam samuṭṭhāpeti, kataparikammam pana bhittim labhitvā bhittiparikammabyāpāram akatvā raṅgajātāni yojetvā vaṭṭikam vā tūlikam vā ādāya rūpameva samuṭṭhāpeti, evameva Bhagavā akatābhinivesam ādikammikakulaputtam labhitvā nāssa āditova arahattapadaṭṭhānam saṇham sukhumam suññatam vipassanālakkhaṇam ācikkhati, sīlasamādhikammassakatādiṭṭhisampadāya pana yojento pubbabhāgapaṭipadam tāva ācikkhati. Yam sandhāya vuttam—

"Tasmātiha tvam bhikkhu ādimeva visodhehi kusalesu dhammesu. Ko cādi kusalānam dhammānam. Sīlanca suvisuddham diṭṭhi ca ujukā. Yato kho te bhikkhu sīlanca suvisuddham bhavissati diṭṭhi ca ujukā. Tato tvam bhikkhu sīlam nissāya sīle patiṭṭhāya cattāro satipaṭṭhāne tividhena bhāveyyāsi¹. Katame cattāro, idha tvam bhikkhu ajjhattam vā kāye kāyānupassī viharāhi ātāpī sampajāno satimā vineyya loke abhijjhādomanassam. Bahiddhā vā kāye -pa-. Ajjhattabahiddhā vā kāye -pa-. Dhammesu dhammānupassī viharāhi ātāpī sampajāno satimā vineyya loke abhijjhādomanassam. Yato kho tvam bhikkhu sīlam nissāya sīle patiṭṭhāya ime cattāro satipaṭṭhāne evam tividhena bhāvessasi, tato tuyham bhikkhu yā ratti vā divaso vā āgamissati, vuddhiyeva pāṭikankhā kusalesu dhammesu, no parihānī"ti².

Evam ādikammikakulaputtassa sīlakathāya parikammam kathetvā arahattapadaṭṭhānam saṇham sukhumam suññatam vipassanālakkhaṇam ācikkhati.

Parisuddhasīlam pana āraddhavīriyam yuttayogam vipassakam labhitvā nāssa pubbabhāgapaṭipadam ācikkhati, ujukameva pana arahattapadaṭṭhānam saṇham³ sukhumam suññatam vipassanālakkhaṇam ācikkhati. Ime pañcasatā bhikkhū pubbabhāgapaṭipadam parisodhetvā ṭhitā sudhantasuvaṇṇasadisā suparimajjitamaṇikkhandhasannibhā, eko lokuttaramaggova nesam anāgato, iti tassāgamanatthāya Satthā tesam ajjhāsayam apekkhamāno idam suttam ārabhi⁴.

<sup>1.</sup> Manasikareyyāsi (Sī)

<sup>3.</sup> Tesam ajjhāsayam sanham (Ka)

<sup>2.</sup> Sam 3. 124 pitthe.

<sup>4.</sup> Āhari (Syā)

Tattha paṭiccasamuppādanti paccayākāram. Paccayākāro hi aññamaññam paṭicca sahite dhamme uppādeti, tasmā paṭiccasamuppādoti vuccati. Ayamettha saṅkhepo, vitthāro pana Visuddhimaggato gahetabbo.

Voti ayam vo-saddo paccattaupayogakaraṇasampadānasāmivacanapadapūraṇesu dissati. "Kacci pana vo
Anuruddhā samaggā sammodamānā"ti-ādīsu¹ hi paccatte dissati.
"Gacchatha bhikkhave paṇāmemi vo"ti-ādīsu² upayoge. "Na vo mama
santike vatthabban"ti-ādīsu² karaṇe. "Vanapatthapariyāyam vo bhikkhave
desessāmī"ti-ādīsu³ sampadāne. "Sabbesam vo Sāriputta subhāsitan"tiādīsu⁴ sāmivacane. "Ye hi vo ariyā parisuddhakāyakammantā"ti-ādīsu⁵
padapūraṇamatte. Idha panāyam sampadāne daṭṭhabbo. Bhikkhaveti
patissavena abhimukhībhūtānam puna ālapanam. Desessāmīti
desanāpaṭijānanam. Taṁ suṇāthāti taṁ paṭiccasamuppādam taṁ desanam
mayā vuccamānam sunātha.

Sādhukaṁ manasi karothāti ettha pana sādhukaṁ sādhūti ekatthametaṁ. Ayañca sādhusaddo āyācanasampaṭicchanasampahaṁsanasundaradaṭhīkammādīsu dissati. "Sādhu me bhante Bhagavā saṁkhittena dhammaṁ desetū"ti-ādīsu<sup>6</sup> hi āyācane dissati. "Sādhu bhanteti kho so bhikkhu Bhagavato bhāsitaṁ abhinanditvā anumoditvā"ti-ādīsu<sup>7</sup> sampaṭicchane. "Sādhu sādhu Sāriputtā"ti-ādīsu<sup>8</sup> sampahaṁsane.

"Sādhu dhammarucī rājā, sādhu paññāṇavā naro. Sādhu mittānamaddubbho<sup>9</sup>, pāpassa akaraṇaṁ sukhan"ti—

ādīsu<sup>10</sup> sundare. "Tena hi brāhmaṇa sādhukaṁ suṇāhī"ti-ādīsu<sup>11</sup> sādhukasaddoyeva daļhīkamme, āṇattiyantipi vuccati. Idha panāyaṁ ettheva daļhīkamme āṇattiyā ca attho veditabbo, sundaratthepi vaṭṭati. Daļhīkaraṇatthena hi "daļhaṁ imaṁ dhammaṁ suṇātha suggahitaṁ gaṇhantā", āṇatti-atthena "mama āṇattiyā suṇātha", sundaratthena "sundaramimaṁ bhaddakaṁ dhammaṁ

<sup>1.</sup> Ma 1. 266; Vi 3. 498 pitthesu.

<sup>3.</sup> Ma 1. 149 pitthe. 4. Ma 1. 281 pitthe.

<sup>6.</sup> Am 1. 571; Sam 2. 294; Sam 3. 143 pitthesu.

<sup>8.</sup> Dī 3. 226 pitthe.

<sup>10.</sup> Khu 6. 45 pitthe Jātake.

<sup>2.</sup> Ma 2. 120 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 1. 20 pitthe.

<sup>7.</sup> Ma 3. 66 pitthe.

<sup>9.</sup> Mittānamadrubbho (Syā, Ka)

<sup>11.</sup> Am 2. 197 pitthe.

suṇāthā"ti etaṁ dīpitaṁ hoti. **Manasi karothā**ti āvajjetha, samannāharathāti attho. Avikkhittacittā hutvā nisāmetha, citte karothāti adhippāyo.

Idānettha taṁ suṇāthāti sotindriyavikkhepanivāraṇametaṁ. Sādhukaṁ manasi karothāti manasikāre daļhīkammaniyojanena manindriyavikhepanivāraṇaṁ. Purimaṁ cettha byañjanavipallāsagāhanivāraṇaṁ, pacchimaṁ atthavipallāsagāhanivāraṇaṁ. Purimena ca dhammassavane niyojeti, pacchimena sutānaṁ dhammānaṁ dhāraṇūpaparikkhāsu. Purimena ca "sabyañjano ayaṁ dhammo, tasmā savanīyo"ti dīpeti, pacchimena "sāttho, tasmā manasi kātabbo"ti. Sādhukapadaṁ vā ubhayapadehi yojetvā "yasmā ayaṁ dhammo dhammagambhīro ca desanāgambhīro ca, tasmā suṇātha sādhukaṁ. Yasmā atthagambhīro ca paṭivedhagambhīro ca, tasmā sādhukaṁ manasi karothā"ti evaṁ yojanā veditabbā¹. Bhāsissāmīti desessāmi. "Taṁ suṇāthā"ti ettha paṭiññātaṁ desanaṁ saṁkhittatova na desessāmi, apica kho vitthāratopi naṁ bhāsissāmīti vuttaṁ hoti. Saṅkhepavitthāravācakāni hi etāni padāni. Yathāha Vaṅgīsatthero—

"Samkhittenapi deseti, vitthārenapi bhāsati. Sāļikāyiva nigghoso, paṭibhānam udīrayī"ti<sup>2</sup>.

Evam vutte ussāhajātā hutvā evam bhanteti kho te bhikkhū Bhagavato paccassosum Satthu vacanam sampaṭicchimsu, paṭiggahesunti vuttam hoti.

Atha nesam Bhagavā **etadavoca** etam idāni vattabbam "katamo ca bhikkhave paṭiccasamuppādo"ti-ādim sakalam suttam avoca. Tattha **katamo ca bhikkhave paṭiccasamuppādo**ti kathetukamyatāpucchā. Pañcavidhā hi pucchā adiṭṭhajotanāpucchā diṭṭhasamsandanāpucchā vimaticchedanāpucchā anumatipucchā kathetukamyatāpucchāti, tāsam idam nānattam—

Katamā adiṭṭhajotanāpucchā<sup>3</sup>. Pakatiyā lakkhaṇam aññātam hoti adittham atulitam atīritam avibhūtam avibhāvitam, tassa ñānāya

<sup>1.</sup> Kātabbā (Sī)

<sup>2.</sup> Sam 1. 191; Khu 2. 370 piṭṭhesu.

<sup>3.</sup> Khu 7. 263; Khu 8. 50 piṭṭhādīsu.

dassanāya tulanāya tīraṇāya vibhūtāya<sup>1</sup> vibhāvanatthāya pañhaṁ pucchati, ayaṁ adiṭṭhajotanāpucchā.

Katamā diṭṭhasaṁsandanā pucchā. Pakatiyā lakkhaṇaṁ ñātaṁ hoti diṭṭhaṁ tulitaṁ tīrataṁ vibhūtaṁ vibhāvitaṁ, so aññehi paṇḍitehi saddhiṁ saṁsandanatthāya pañhaṁ pucchati, ayaṁ diṭṭhasaṁsandanāpucchā.

Katamā **vimaticchedanāpucchā.** Pakatiyā samsayapakkhando<sup>2</sup> hoti vimatipakkhando dveļhakajāto "evam nu kho, na nu kho, katham nu kho"ti, so vimaticchedanatthāya pañham pucchati, ayam vimaticchedanāpucchā.

Katamā anumatipucchā. Bhagavā bhikkhūnam anumatiyā pañham pucchati "tam kim maññatha bhikkhave rūpam niccam vā aniccam vā"ti, aniccam bhante. Yam panāniccam, dukkham vā tam sukham vāti, dukkham bhante. Yam panāniccam dukkham viparināmadhammam, kallam nu tam samanupassitum "etam mama esohamasmi eso me attā"ti, no hetam bhanteti³. Ayam anumatipucchā.

Katamā **kathetukamyatāpucchā.** Bhagavā bhikkhūnam kathetukamyatāya puñham pucchati "cattārome bhikkhave satipaṭṭhānā. Katame cattāro"ti<sup>4</sup>, ayam kathetukamyatāpucchāti.

Tattha Buddhānam purimā tisso pucchā natthi. Kasmā? Buddhānam hi tīsu addhāsu kiñci sankhatam addhāvimuttam vā asankhatam adiṭṭham ajotitam atulitam atīritam avibhūtam avibhāvitam nāma natthi, tena nesam adiṭṭhajotanāpucchā natthi. Yam pana Bhagavatā attano ñāṇena paṭividdham, tassa aññena samaṇena vā brāhmaṇena vā devena vā mārena vā brahmunā vā saddhim samsandanakiccam natthi, tenassa diṭṭhasamsandanāpucchā natthi. Yasmā panesa akathamkathī tiṇṇavicikiccho sabbadhammesu vihatasamsayo, tenassa vimaticchedanāpucchā natthi. Itarā pana dve pucchā Bhagavato atthi, tāsu ayam kathetukamyatāpucchāti veditabbā.

Idāni tāva pucchāya puṭṭhaṁ<sup>5</sup> paccayākāraṁ vibhajanto **avijjāpaccayā bhikkhave saṅkhārā**ti-ādimāha. Ettha ca yathā nāma "pitaraṁ kathessāmī"ti

<sup>1.</sup> Vibhūtatāya (Sī), vibhūtatthāya (Khu 8. 50 pitthe Cūļaniddese.)

<sup>2.</sup> Samsayapakkhanto (Sī)

<sup>3.</sup> Sam 2. 73 piṭṭhādīsu.

<sup>4.</sup> Dī 2. 230 pitthādīsu.

<sup>5.</sup> Saddhim (Syā), suddham (Ka)

āraddho "Tissassa pitā Soṇassa pitā"ti paṭhamataraṁ puttampi katheti, evameva Bhagavā paccayaṁ kathetuṁ āraddho "avijjāpaccayā saṅkhārā"tiādinā nayena saṅkhārādīnaṁ paccaye avijjādidhamme kathento paccayuppannampi kathesi. Āhāravaggassa pana pariyosāne "paṭiccasamuppādañca vo bhikkhave desessāmi paṭiccasamuppanne ca dhamme"ti¹ ubhayaṁ ārabhitvā ubhayampi kathesi. Idāni avijjāpaccayā saṅkhārāti-ādīsu pana avijjā ca sā paccayo cāti avijjāpaccayo. Tasmā avijjāpaccayā saṅkhārā sambhavantīti iminā nayena attho veditabbo. Ayamettha saṅkhepo, vitthārena pana sabbākārasampannā anulomapaṭiccasamuppādakathā Visuddhimagge kathitā, tasmā sā tattha kathitavaseneva gahetabbā.

Paṭilomakathāyaṁ pana avijjāya tvevāti avijjāya tu eva.
Asesavirāganirodhāti virāgasaṅkhātena maggena asesanirodhā.
Saṅkhāranirodhoti saṅkhārānaṁ anuppādanirodho hoti. Evaṁnirodhānaṁ pana saṅkhārānaṁ nirodhā viññāṇādīnañca nirodhā nāmarūpādīni niruddhāniyeva hontīti dassetuṁ saṅkhāranirodhā viññāṇanirodhoti-ādīni vatvā evametassa kevalassa dukkhakhandhassa nirodho hotīti āha. Tattha kevalassāti sakalassa, suddhassa vā, sattavirahitassāti attho.

**Dukkhakkhandhassā**ti dukkharāsissa. **Nirodho hotī**ti anuppādo hoti. Iti Bhagavā anulomato dvādasahi padehi vaṭṭakathaṁ kathetvā tameva vaṭṭaṁ vinivaṭṭetvā paṭilomato dvādasahi padehi vivaṭṭaṁ kathento arahattena desanāya kūṭaṁ gaṇhi. Desanāpariyosāne te pañcasatā āraddhavipassakā ugghaṭitaññūpuggalā sūriyarasmisamphuṭṭhāni paripākagatāni padumāni viya² saccāni bujjhitvā³ arahattaphale patiṭṭhahiṁsu.

Idamavoca Bhagavāti idam vaṭṭavivaṭṭavasena sakalasuttam Bhagavā avoca. Attamanā te bhikkhūti tuṭṭhacittā te pañcasatā khīṇāsavā bhikkhū. Bhagavato bhāsitam abhinandunti karavīkarutamañjunā kaṇṇasukhena panditajanahadayānam amatābhisekasadisena brahmassarena bhāsato

<sup>1.</sup> Sam 1. 264 pitthe.

<sup>2.</sup> Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī)

<sup>3.</sup> Pativijihitvā (Sī), vibujihitvā (Syā)

Bhagavato vacanam abhinandimsu, anumodimsu ceva sampaṭicchimsu cāti attho. Tenetam vuccati—

"Subhāsitam sulapitam, sādhu sādhūti tādino.

Anumodamānā sirasā, sampaţicchimsu bhikkhavo"ti.

Paṭhamapaṭiccasamuppādasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

#### 2. Vibhangasuttavannanā

2. Dutiyepi vuttanayeneva suttanikkhepo veditabbo. Ayam pana viseso—paṭhamam ugghaṭitaññūpuggalānam vasena saṅkhepato dassitam, idam vipañcitaññūnam vasena vitthāratoti. Imasmiñca pana sutte catasso vallihārakapurisūpamā vattabbā, tā Visuddhimagge vuttā eva. Yathā hi vallihārako puriso valliyā aggam disvā tadanusārena mūlam pariyesanto tam disvā vallim mūle chetvā ādāya kamme upaneyya, evam Bhagavā vitthāradesanam desento paṭiccasamuppādassa aggabhūtā jarāmaraṇā¹ paṭṭhāya yāva mūlabhūtam avijjāpadam, tāva desanam āharitvā puna vaṭṭavivaṭṭam desento niṭṭhapesi.

Tatrāyam jarāmaraṇādīnam vitthāradesanāya atthanicchayo—
jarāmaraṇaniddese tāva tesam tesanti² ayam sankhepato anekesam sattānam sādhāraṇaniddesoti viñnātabbo. Yā Devadattassa jarā, yā Somadattassāti evam hi divasampi kathentassa neva sattā pariyādānam gacchanti, imehi pana dvīhi padehi na koci satto apariyādinno hoti. Tasmā vuttam "ayam sankhepato anekesam sattānam sādhāraṇaniddeso"ti. Tamhi tamhīti ayam gatijātivasena anekesam sattanikāyānam sādhāraṇaniddeso. Sattanikāyeti sādhāraṇaniddesena niddiṭṭhassa sarūpanidassanam. Jarā jīraṇatāti-ādīsu pana jarāti sabhāvaniddeso. Jīraṇatāti ākāraniddeso. Khaṇṇiccanti-ādayo tayo kālātikkame kiccaniddesā, pacchimā dve pakatiniddesā. Ayam hi jarāti iminā padena sabhāvato dīpitā, tenassāyam

sabhāvaniddeso. Jīraṇatāti iminā ākārato, tenassāyam ākāraniddeso.

Khaṇḍiccanti iminā kālātikkame dantanakhānaṁ khaṇḍitabhāvakaraṇakiccato. Pāliccanti iminā kesalomānaṁ palitabhāvakaraṇakiccato. Valittacatāti iminā maṁsaṁ milāpetvā tacavalibhāva¹karaṇakiccato dīpitā. Tenassā ime khaṇḍiccanti-ādayo tayo kālātikkame kiccaniddesā. Tehi imesaṁ vikārānaṁ dassanavasena pākaṭībhūtā pākaṭajarā dassitā. Yatheva hi udakassa vā vātassa vā aggino vā tiṇarukkhādīnaṁ saṁbhaggapalibhaggatāya² vā jhāmatāya vā gatamaggo pākaṭo hoti, na ca so gatamaggo tāneva udakādīni, evameva jarāya dantādīsu khaṇḍiccādivasena gatamaggo pākaṭo, cakkhuṁ ummīletvāpi gayhati, na ca khandiccādīneva jarā. Na hi jarā cakkhuviññeyyā hoti.

Āyuno saṁhāni indriyānaṁ paripākoti imehi pana padehi kālātikkameyeva abhibyattāya āyukkhayacakkhādi-indriyaparipākasaññitāya pakatiyā dīpitā. Tenassime pacchimā dve pakatiniddesāti veditabbā. Tattha yasmā jaraṁ pattassa āyu hāyati, tasmā jarā "āyuno saṁhānī"ti phalūpacārena vuttā. Yasmā ca daharakāle suppasannāni sukhumampi attano visayaṁ sukheneva gaṇhanasamatthāni cakkhādīni indriyāni jaraṁ pattassa paripakkāni āluļitāni avisadāni, oļārikampi attano visayaṁ gahetuṁ asamatthāni honti, tasmā "indriyānaṁ paripāko"ti phalūpacāreneva vuttā.

Sā panāyam evam niddiṭṭhā sabbāpi jarā pākaṭā paṭicchannāti duvidhā hoti. Tattha dantādīsu khaṇḍādibhāvadassanato³ rūpadhammesu jarā pākaṭajarā nāma, arūpadhammesu pana jarā tādisassa vikārassa adassanato paṭicchannajarā nāma. Tattha yvāyam khaṇḍādibhāvo dissati, so tādisānam dantādīnam suviññeyyattā vaṇṇoyeva, tam cakkhunā disvā manodvārena cintetvā "ime dantā jarāya pahaṭā"ti jaram jānāti udakaṭṭhāne baddhāni gosīsādīni oloketvā heṭṭhā udakassa atthibhāvam jānanam viya.

<sup>1.</sup> Tace valittabhāva (Abhi-Ttha 2. 92; Ma-Ttha 1. 220 pitthesu)

<sup>2.</sup> Sambhaggavibhaggatāya (Sī)

<sup>3.</sup> Khandabhāvādidassanato (Ka)

puna avīci savīcīti evampi duvidhā hoti. Tattha maņikanakarajatapavāļacandasūriyādīnam viya<sup>1</sup> mandadasakādīsu pāṇīnam viya ca pupphaphalapallavādīsu ca apāṇīnam viya antarantarā vaṇṇavisesādīnam duviññeyyattā jarā **avīcijarā** nāma, nirantarajarāti attho. Tato aññesu pana yathāvuttesu antarantarā vaṇṇavisesādīnam suviññeyyattā jarā **savīcijarā** nāmāti veditabbā.

Ito param tesam tesamti-ādi vuttanayeneva veditabbam. Cuti cavanatātiādīsu pana cutīti cavanakavasena vuccati, ekacatupancakkhandhasāmannavacanametam². Cavanatāti bhāvavacanena lakkhaṇanidassanam. Bhedoti cutikkhandhānam bhaṅguppattiparidīpanam. Antaradhānanti ghaṭasseva bhinnassa bhinnānam cutikkhandhānam yena kenaci pariyāyena ṭhānābhāvaparidīpanam. Maccu maraṇanti maccusaṅkhātam maraṇam, tena samucchedamaraṇādīni nisedheti. Kālo nāma antako, tassa kiriyā kālakiriyā. Evam tena lokasammutiyā maraṇam dīpeti.

Idāni paramatthena dīpetum **khandhānam bhedo**ti-ādimāha. Paramatthena hi khandhāyeva bhijjanti, na satto nāma koci marati. Khandhesu pana bhijjamānesu satto marati, bhinnesu matoti vohāro hoti. Ettha ca catupañcavokāravasena khandhānam bhedo, ekavokāravasena kaļevarassa nikkhepo. Catuvokāravasena ca khandhānam bhedo, sesadvayavasena kaļevarassa nikkhepo veditabbo. Kasmā? Bhavadvayepi rūpakāyasankhātassa kaļevarassa sabbhāvato³. Atha vā yasmā Cātumahārājikādīsu khandhā bhijjanteva, na kiñci nikkhipati, tasmā tesam vasena khandhānam bhedo, manussādīsu kaļevarassa nikkhepo. Ettha ca kaļevarassa nikkhepakāraṇato⁴ maraṇam "kaļevarassa nikkhepo"ti vuttanti evamattho daṭṭhabbo. **Iti ayañca jarā idañca maraṇam, idam vuccati bhikkhave**ti idam ubhayampi ekato katvā jarāmaraṇanti kathīyati.

<sup>1. ...</sup>sūriyādīnam (Abhi-Ttha 2. 93; Ma-Ttha 1. 221 pitthesu)

<sup>2.</sup> Ekacatupañcakkhandhāyatanasāmaññavacanametaṁ (Syā)

<sup>3.</sup> Sambhavato (Sī)

<sup>4.</sup> Nikkhepakaranato (Syā)

Jātiniddese **jāti sañjātī**ti-ādīsu jayanaṭṭhena **jāti,** sā aparipuṇṇāyatanavasena yuttā<sup>1</sup>. Sañjāyanaṭṭhena **sañjāti,** sā paripuṇṇāyatanavasena yuttā. Okkamanaṭṭhena **okkanti,** sā aṇḍajajalābujavasena yuttā. Te hi aṇḍakosañca vatthikosañca okkamantā<sup>2</sup> pavisantā viya paṭisandhiṁ gaṇhanti. Abhinibbattanaṭṭhena **abhinibbatti,** sā saṁsedaja-opapātikavasena yuttā. Te hi pākaṭāyeva hutvā nibbattanti. Ayaṁ tāva vohāradesanā.

Idāni paramatthadesanā hoti. Khandhāyeva hi paramatthato pātubhavanti, na satto. Tattha ca **khandhānan**ti ekavokārabhave ekassa, catuvokārabhave catunnam, pancavokārabhave pancannampi gahaṇam veditabbam. **Pātubhāvo**ti uppatti. **Āyatanānan**ti ettha tatra tatra uppajjamānāyatanavasena sangaho veditabbo. **Paṭilābho**ti santatiyam pātubhāvoyeva. Pātubhavantāneva hi tāni paṭiladdhāni nāma honti. **Ayam vuccati bhikkheva jātī**ti iminā padena vohārato paramatthato ca desitāya jātiyā nigamanam karotīti.

Bhavaniddese **kāmabhavo**ti kammabhavo ca upapattibhavo ca. Tattha kammabhavo nāma kāmabhavūpagakammameva<sup>3</sup>. Taṁ hi tattha upapattibhavassa kāraṇattā "sukho Buddhānaṁ uppādo<sup>4</sup>, dukkho pāpassa uccayo"ti-ādīni<sup>5</sup> viya phalavohārena bhavoti vuttaṁ. Upapattibhavo nāma tena kammena nibbattaṁ upādiṇṇakkhandhapañcakaṁ. Taṁ hi tattha bhavatīti katvā bhavoti vuttaṁ. Sabbathāpi idaṁ kammañca upapattiñca ubhayampetamidha "kāmabhavo"ti vuttaṁ. Esa nayo rūpārūpabhavesūti.

Upādānaniddese **kāmupādānan**ti-ādīsu vatthukāmam upādiyanti etena, sayam vā tam upādiyatīti **kāmupādānam**, kāmo ca so upādānancāti kāmupādānam. **Upādānan**ti daļhaggahaṇam vuccati. Daļhattho hi ettha upasaddo upāyāsa-upakaṭṭhādīsu viya. Pancakāmaguṇikarāgassetam adhivacanam. Ayamettha sankhepo, vitthārato panetam "tattha katamam kāmupādānam, yo kāmesu kāmacchando"ti6 vuttanayeneva veditabbam.

<sup>1.</sup> Vuttā (Sī)

<sup>3.</sup> Kāmabhavūpagatakammameva (Syā)

<sup>5.</sup> Khu 1. 30 pitthe.

<sup>2.</sup> Okkamanti, okkamantā (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Khu 1. 42 pitthe.

<sup>6.</sup> Abhi 1. 241; Abhi 2. 389 pitthesu.

Tathā diṭṭhi ca sā upādānañcāti **diṭṭhupādānaṁ**. Atha vā diṭṭhiṁ¹ upādiyati, upādiyanti vā etena diṭṭhinti diṭṭhupādānaṁ. Upādiyati hi purimadiṭṭhiṁ uttaradiṭṭhi, upādiyanti ca tāya diṭṭhiṁ². Yathāha "sassato attā ca loko ca idameva saccaṁ moghamaññan"ti-ādi³. Sīlabbatupādāna-attavādupādānavajjassa sabbadiṭṭhigatassetaṁ adhivacanaṁ. Ayamettha saṅkhepo, vitthārato panetaṁ "tattha katamaṁ diṭṭhupādānaṁ, natthi dinnan"ti⁴ vuttanayeneva veditabbaṁ.

Tathā sīlabbatamupādiyanti etena, sayam vā tam upādiyati, sīlabbatanca tam upādānancāti vā **sīlabbatupādānam**. Gosīlagovatādīni hi "evam suddhī"ti<sup>4</sup> abhinivesato sayameva upādānānīti. Ayamettha sankhepo, vitthārato panetam "tattha katamam sīlabbatupādānam, ito bahiddhā samaṇabrāhmaṇānam sīlena suddhī"ti vuttanayeneva veditabbam.

Idāni vadanti etenāti vādo, upādiyanti etenāti upādānam, kim vadanti upādiyanti vā? Attānam. Attano vādupādānam **attavādupādānam**. Attavādamattameva vā attāti upādiyanti etenāti attavādupādānam. Vīsativatthukāya sakkāyadiṭṭhiyā ekam adhivacanam. Ayamettha sankhepo, vitthārato panetam "tattha katamam attavādupādānam, idha assutavā puthujjano ariyānam adassāvī"ti<sup>5</sup> vuttanayeneva veditabbam.

Taṇhāniddese rūpataṇhā -pa- dhammataṇhāti etaṁ cakkhudvārādīsu javanavīthiyā pavattāya taṇhāya "seṭṭhiputto brāhmaṇaputtho"ti evamādīsu pitito nāmaṁ viya pitisadisārammaṇato nāmaṁ. Ettha ca rūpārammaṇā taṇhā, rūpe taṇhāti rūpataṇhā. Sā kāmarāgabhāvena rūpaṁ assādentī pavattamānā kāmataṇhā, sassatadiṭṭhisahagatarāgabhāvena "rūpaṁ niccaṁ dhuvaṁ sassatan"ti evaṁ assādentī pavattamānā bhavataṇhā, ucchedadiṭṭhisahagatarāgabhāvena "rūpaṁ ucchijjati vinassati pecca na bhavatī"ti<sup>6</sup> evaṁ assādentī pavattamānā vibhavataṇhāti rūpataṇhā evaṁ tividhā hoti. Yathā ca rūpataṇhā, tathā saddataṇhādayopīti evaṁ tāni aṭṭhārasa taṇhāvicaritāni honti. Tāni ajjhattarūpādīsu aṭṭhārasa, bahiddhārūpādīsu aṭṭhārasāti chattiṁsa. Iti atītāni chattiṁsa, anāgatāni chattiṁsa,

<sup>1.</sup> Ditthi (Syā)

<sup>3.</sup> Ma 3. 22 pitthe.

<sup>5.</sup> Abhi 1. 241; Abhi 2. 389 piṭṭhesu.

<sup>2.</sup> Ditthiyā (Ka)

<sup>4.</sup> Abhi 1. 241 pitthe.

<sup>6.</sup> Na bhavissatīti (Ma-Ţtha 1. 224 pitthe)

paccuppannāni chattimsāti evam aṭṭhasatam taṇhāvicaritāni¹ honti. "Ajjhattikassa upādāya asmīti hoti², itthasmīti hotī"ti³ vā evamādīni ajjhattikarūpādinissitāni aṭṭhārasa, "bāhirassa upādāya iminā asmīti hoti, iminā itthasmīti hotī"ti⁴ vā evamādīni bāhirarūpādinissitāni aṭṭhārasāti chattimsa, iti atītāni chattimsa, anāgatāni chattimsa, paccuppannāni chattimsāti evampi aṭṭhasatam taṇhāvicaritāni honti. Puna saṅgahe kariyamāne rūpādīsu ārammaṇesu chaļeva taṇhākāyā tissoyeva kāmatanhādayo hontīti. Evam—

Niddesatthena niddesa, vitthārā vitthārassa ca<sup>5</sup>. Puna saṅgahato taṇhā, viññātabbā vibhāvināti.

Vedanāniddese vedanākāyāti vedanāsamūhā.

Cakkhusamphassajāvedanā -pa- manosamphassajāvedanāti etam "cakkhusamphassajāvedanā atthi kusalā, atthi akusalā, atthi abyākatā"ti evam Vibhange<sup>6</sup> āgatattā cakkhudvārādīsu pavattānam kusalākusalābyākatavedanānam "Sāriputto Mantāniputto"ti evamādīsu mātito nāmam viya mātisadisato vatthuto nāmam. Vacanattho panettha—cakkhusamphassahetu jātā vedanā cakkhusamphassajāvedanāti. Eseva nayo sabbattha. Ayam tāvettha sabbasangāhikā kathā. Vipākavasena pana cakkhudvāre dve cakkhuviññānāni, dve manodhātuyo, tisso manoviññāṇadhātuyoti etāhi sampayuttavasena vedanā veditabbā. Eseva nayo sotadvārādīsu. Manodvāre manoviññānadhātusampayuttāva.

Phassaniddese **cakkhusamphasso**ti cakkhumhi samphasso. Esa nayo sabbattha. **Cakkhusamphasso -pa- kāyasamphasso**ti ettāvatā ca kusalākusalavipākā pañcavatthukā dasa phassā vuttā honti.

Manosamphassoti iminā sesabāvīsatilokiyavipākamanasampayuttā phassā.

Saļāyatananiddese **cakkhāyatanan**ti-ādīsu yaṁ vattabbaṁ, taṁ Visuddhimagge khandhaniddese ceva āyatananiddese ca vuttameva.

- 1. Atthasatatanhāvicaritāni (Syā)
- 3. Abhi 2. 406 pitthe.
- 5. Evam niddesavitthārā, vitthārassa ca sambhavā (Ka)
- 2. Sati (Sī, Syā, Ka)
- 4. Abhi 2. 410 pitthe.
- 6. Abhi 2. 16 pitthe.

Nāmarūpaniddese namanalakkhanam nāmam. Ruppanalakkhanam rūpam. Vibhajane panassa vedanāti vedanākkhandho, saññāti saññākkhandho, cetanā phasso manasikāroti saṅkhārakkhandho veditabbo. Kamañca aññepi saṅkhārakkhandhasaṅgahitā dhammā santi, ime pana tayo sabbadubbalesupi cittesu santi, tasmā etesamyeva vasenettha sankhārakkhandho dassito. Cattāro ca mahābhūtāti ettha cattāroti gananaparicchedo. **Mahābhūtā**ti pathavī-āpatejavāyānametam adhivacanam. Yena pana kāranena tāni mahābhūtānīti vuccanti, yo cettha añño vinicchayanayo, so sabbo Visuddhimagge rūpakkhandhaniddese vutto. Catunnañca mahābhūtānam upādāyāti ettha pana catunnanti upayogatthe sāmivacanam, cattāri mahābhūtānīti vuttam hoti. Upādāyāti upādiyitvā, gahetvāti attho. Nissayātipi eke. "Vattamānan"ti ayañcettha pāthaseso. Samūhatthe vā etam sāmivacanam, catunnam mahābhūtānam samūham upādāya vattamānam rūpanti ettha attho veditabbo. Evam sabbathāpi yāni ca cattāri pathavī-ādīni mahābhūtāni, yañca catunnam mahābhūtānam upādāya vattamānam cakkhāyatanādibhedena Abhidhammapāliyameva vuttam tevīsatividham rūpam, tam sabbampi rūpanti veditabbam.

Viññāṇaniddese **cakkhuviññāṇan**ti cakkhumhi viññāṇaṁ, cakkhuto vā jātaṁ viññāṇanti **cakkhuviññāṇaṁ**. Evaṁ sotaghānajivhākāyaviññāṇāni. Itaraṁ pana manoyeva viññāṇanti **manoviññāṇaṁ**. Dvipañcaviññānavajjitatebhūmakavipākacittassetaṁ adhivacanaṁ.

Saṅkhāraniddese abhisaṅkharaṇalakkhaṇo saṅkhāro. Vibhajane panassa kāyasaṅkhāroti kāyato pavattasaṅkhāro. Kāyadvāre copanavasena pavattānaṁ kāmāvacarakusalato aṭṭhannaṁ, akusalato dvādasannanti vīsatiyā kāyasañcetanānametaṁ adhivacanaṁ. Vacīsaṅkhāroti vacanato pavattasaṅkhāro, vacīdvāre vacanabhedavasena pavattānaṁ vīsatiyā eva vacīsañcetanānametaṁ adhivacanaṁ. Cittasaṅkhāroti cittato pavattasaṅkhāro, kāyavacīdvāre copanaṁ akatvā raho nisīditvā cintentassapavattānaṁ lokiyakusalākusalavasena ekūnatiṁsamanosañcetanānametaṁ adhivacanaṁ.

Avijjāniddese dukkhe aññāṇanti dukkhasacce aññāṇaṁ, mohassetaṁ adhivacanaṁ. Esa nayo dukkhasamudaye aññāṇanti-ādīsu. Tattha catūhi kāraṇehi dukkhe aññāṇaṁ veditabbaṁ antogadhato vatthuto ārammaṇato paṭicchādanato ca. Tathā hi taṁ dukkhasaccapariyāpannattā dukkhe antogadhaṁ, dukkhasaccañcassa nissayapaccayabhāvena vatthu, ārammaṇapaccayabhāvena ārammaṇaṁ, dukkhasaccaṁ etaṁ paṭicchādeti tassa yāthāvalakkhaṇapaṭivedhanivāraṇena ñāṇappavattiyā cettha appadānena.

Dukkhasamudaye aññāṇaṁ tīhi kāraṇehi veditabbaṁ vatthuto ārammaṇato paṭicchādanato ca. Nirodhe paṭipadāya ca aññāṇaṁ ekeneva kāraṇena veditabbaṁ paṭicchādanato. Nirodhapaṭipadānaṁ hi paṭicchādakameva aññāṇaṁ tesaṁ yāthāvalakkhaṇapaṭivedhanivāraṇena tesu ca ñāṇappavattiyā appadānena, na pana taṁ tattha antogadhaṁ tasmiṁ saccadvaye apariyāpannattā, na tassa taṁ saccadvayaṁ vatthu asahajātattā, nārammaṇaṁ tadārabbha appavattanato. Pacchimaṁ hi saccadvayaṁ gambhīrattā duddasaṁ, na tattha andhabhūtaṁ aññāṇaṁ pavattati. Purimaṁ pana vacanīyattena¹ sabhāvalakkhaṇassa duddasattā gambhīraṁ, tattha vipallāsagāhavasena pavattati².

Apica "dukkhe"ti ettāvatā saṅgahato vatthuto ārammaṇato kiccato ca avijjā dīpitā. "Dukkhasamudaye"ti ettāvatā vatthuto ārammaṇato kiccato ca. "Dukkhanirodhe dukkhanirodhagāminiyā paṭipadāyā"ti ettāvatā kiccato. Avisesato pana "aññāṇan"ti etena sabhāvato niddiṭṭhāti ñātabbā.

Iti kho bhikkhaveti evam kho bhikkhave. Nirodho hotīti anuppādo hoti. Apicettha sabbeheva tehi nirodhapadehi nibbānam desitam. Nibbānam hi āgamma te te dhammā nirujjhanti, tasmā tam tesam tesam nirodhoti vuccati. Iti Bhagavā imasmim sutte dvādasahi padehi vaṭṭavivaṭṭam desento arahattanikūṭeneva desanam niṭṭhapesi. Desanāpariyosāne vuttanayeneva pañcasatā bhikkhū arahatte patitthahim sūti.

#### Vibhangasuttam dutiyam.

<sup>1.</sup> Vacanīyatthena (Syā, Ka), vañcanīyatthena (Ma-Ttha 1. 228 pitthe)

<sup>2.</sup> Na samvattati (Syā)

## 3. Paţipadāsuttavannanā

3. Tatiye micchāpatipadanti ayam tāva aniyyānikapatipadā. Nanu ca avijjāpaccayā puññābhisankhāropi atthi āneñjābhisankhāropi, so katham micchāpatipadā hotīti. Vattasīsattā. Yam hi kiñci bhavattayasankhātam vattam patthetvā pavattitam, antamaso pañcābhiññā attha vā pana samāpattiyo, sabbam tam vattapakkhiyam vattasīsanti vattasīsattā micchāpatipadāva hoti. Yam pana kiñci vivattam nibbānam patthetvā pavattitam, antamaso ulunkayāgumattadānampi pannamutthidānamattampi, sabbam tam vivattapakkhiyam vivattanissitam, vivattapakkhikattā sammāpatipadāva hoti. Appamattakampi hi pannamutthimattadākusalam vā hotu mahantam velāmadānādikusalam vā, sace vattasampattim patthetvā vattanissitavasena micchā thapitam hoti, vattameva āharitum sakkoti, no vivattam. "Idam me danam asavakkhayavaham hotu"ti evam pana vivattam patthentena vivattavasena sammā thapitam arahattampi paccekabodhiñānampi sabbaññutaññānampi dātum sakkotiyeva, na arahattam appatvā pariyosānam gacchati. Iti anulomavasena micchāpatipadā, patilomavasena sammāpatipadā desitāti veditabbā. Nanu cettha patipadā pucchitā<sup>1</sup>, nibbānam bhājitam, nivyātanepi patipadāva niyyātitā. Na ca nibbānassa patipadāti nāmam, savipassanānam pana catunnam maggānametam nāmam, tasmā pucchāniyyātanehi padabhājanam na sametīti. No na sameti, kasmā? Phalena patipadāya dassitattā. Phalena hettha patipadā dassitā. "Avijjāya tveva asesavirāganirodhā sankhāranirodho"ti etam² nirodhasankhātam nibbānam yassā patipadāya phalam, ayam vuccati bhikkhave sammapatipadati ayamettha attho. Imasmiñca atthe asesavirāganirodhāti ettha virāgo nirodhasseva vevacanam, asesavirāgā asesanirodhāti ayam hettha adhippāyo. Yena vā virāgasankhātena maggena asesanirodho hoti, tam dassetum etam padabhājanam vuttam. Evam hi sati sānubhāvā paṭipadā vibhattā hoti. Iti imasmimpi sutte vattavivattameva kathitanti. . Tatiyam.

#### 4. Vipassīsuttavannanā

4. Catutthe **vipassissā**ti tassa kira bodhisattassa yathā lokiyamanussānam kiñcideva passantānam parittakammābhinibbattassa kammajapasādassa dubbalattā akkhīni vipphandanti, na evam vipphandimsu. Balavakammanibbattassa pana kammajapasādassa balavattā avipphandantehi animisehi eva akkhīhi passi seyyathāpi devā Tāvatimsā. Tena vuttam "Animisanto kumāro pekkhatīti kho bhikkhave Vipassissa kumārassa "Vipassī Vipassī'tveva samaññā udapādī"ti¹. Ayam hettha adhippāyo—antarantarā nimisajanitandhakāravirahena visuddham passati, vivaṭehi vā akkhīhi passatīti **Vipassī.** Ettha ca kiñcāpi pacchimabhavikānam sabbabodhisattānam balavakammanibbattassa kammajapasādassa balavattā akkhīni na vipphandanti, so pana bodhisatto eteneva nāmam labhi.

Apica viceyya viceyya passatīti **Vipassī**, vicinitvā vicinitvā passatīti attho. Ekadivasam kira vinicchayaṭṭhāne nisīditvā atthe anusāsantassa rañño alaṅkatapaṭiyattam mahāpurisam āharitvā aṅke ṭhapayimsu. Tassa tam aṅke katvā palāḷayamānasseva² amaccā sāmikam assāmikam akamsu. Bodhisatto anattamanasaddam nicchāresi. Rājā "kimetam³ upadhārethā"ti āha. Upadhārayamānā aññam adisvā "aṭṭassa⁴ dubbinicchitattā evam katam bhavissatī"ti puna sāmikameva sāmikam katvā "ñatvā nu kho kumāro evam karotī"ti vīmamsantā puna sāmikam assāmikamakamsu. Puna bodhisatto tatheva saddam nicchāresi. Atha rājā "jānāti mahāpuriso"ti tato paṭṭhāya appamatto ahosi. Tena vuttam "viceyya viceyya kumāro atthe panāyati ñāyenāti kho bhikkhave Vipassissa kumārassa bhiyyoso mattāya 'Vipassī Vipassī'tveva samaññā udapādī"ti⁵.

Bhagavatoti bhāgyasampannassa. Arahatoti rāgādi-arīnam hatattā, samsāracakkassa vā arānam hatattā, paccayānam vā arahattā arahāti evam guņato uppannanāmadheyyassa. Sammāsambuddhassāti sammā nayena hetunā sāmam paccattapurisakārena cattāri saccāni Buddhassa. Pubbeva

<sup>1.</sup> Dī 2. 17 pitthe.

<sup>2.</sup> Upalāļayamānasseva (Sī)

<sup>3.</sup> Kimetam kimetam (Syā)

<sup>4.</sup> Atthassa (Syā)

<sup>5.</sup> Dī 2. 18 pitthe.

sambodhāti sambodho vuccati catūsu maggesu ñāṇaṁ, tato pubbeva. Bodhisattasseva satoti ettha bodhīti ñāṇaṁ, bodhimā¹ satto bodhisatto, ñāṇavā paṇṇatoti attho. Purimabuddhānaṁ hi pādamūle abhinīhārato paṭṭhāya paṇḍitova so satto, na andhabāloti bodhisatto. Yathā vā udakato uggantvā ṭhitaṁ paripākagataṁ padumaṁ sūriyarasmisaṃphassena avassaṁ bujjhissatīti bujjhanakapadumanti vuccati, evaṁ Buddhānaṁ santike byākaraṇassa laddhattā avassaṁ anantarāyena pāramiyo pūretvā bujjhissatīti bujjhanakasattotipi bodhisatto. Yā ca esā catumaggañāṇasaṅkhātā bodhi, taṁ patthayamāno pavattatīti bodhiyaṁ satto āsattotipi bodhisatto. Evaṁ guṇato uppannanāmavasena bodhisattasseva sato. Kicchanti dukkhaṁ. Āpannoti anuppatto. Idaṁ vuttaṁ hoti—aho ayaṁ sattaloko dukkhaṁ anuppattoti. Cavati ca upapajjati cāti idaṁ aparāparaṁ cutipaṭisandhivasena vuttaṁ. Nissaraṇanti nibbānaṁ. Taṁ hi jarāmaraṇadukkhato nissaṭattā tassa nissaraṇanti vuccati. Kudāssu nāmāti katarasmiṁ nu kho kāle.

Yoniso manasikārāti upāyamanasikārena pathamanasikārena. Ahu paññāya abhisamayoti paññāya saddhim² jarāmaraṇakāraṇassa abhisamayo samavāyo samāyogo ahosi, "jātipaccayā jarāmaraṇan"ti idam tena diṭṭhanti attho. Atha vā yoniso manasikārā ahu paññāyāti yoniso manasikārena ca paññāya ca abhisamayo ahu, "jātiyā kho sati jarāmaraṇan"ti evam jarāmaraṇakāraṇassa paṭivedho ahosīti attho. Esa nayo sabbattha.

Iti hidanti evamidam. Samudayo samudayoti ekādasasu ṭhānesu saṅkhārādīnam samudayam sampiṇḍetvā niddisati. Pubbe ananussutesūti "avijjāpaccayā saṅkhārānam samudayo hotī"ti evam ito pubbe ananussutesu dhammesu, catūsu vā ariyasaccadhammesu. Cakkhunti-ādīni ñāṇavevacanāneva. Ñāṇameva hettha dassanaṭṭhena cakkhu, ñātaṭṭhena³ ñāṇam, pajānanaṭṭhena paññā, paṭivedhanaṭṭhena vijjā, obhāsanaṭṭhena ālokoti

<sup>1.</sup> Bodhiyā (Sī) 2. Sati (Sī)

<sup>3.</sup> Ñānatthena (Sī, Syā), ñātakaranatthena (Dī-Ttha 2. 52 pitthe.)

vuttam. Tam panetam catūsu saccesu lokiyalokuttaramissakam niddiṭṭhanti veditabbam. Nirodhavārepi imināva nayena attho veditabbo. . Catuttham.

### 5-10. Sikhīsuttādivaņņanā

5-10. Pañcamādīsu Sikhissa bhikkhaveti-ādīnam padānam "Sikhissapi bhikkhave"ti na evam yojetvā attho veditabbo. Kasmā? Ekāsane adesitattā. Nānāṭhānesu hi etāni desitāni, attho pana sabbattha sadisoyeva. Sabbabodhisattānam hi Bodhipallanke nisinnānam na añño samaņo vā brāhmaņo vā devo vā māro vā brahmā vā ācikkhati "atīte bodhisattā paccayākāram sammasitvā Buddhā jātā"ti. Yathā pana paṭhamakappikakāle deve vuṭṭhe udakassa gatamaggeneva aparāparam vuṭṭhi-udakam gacchati, evam tehi tehi purimabuddhehi gatamaggeneva pacchimā pacchimā gacchanti. Sabbabodhisattā hi ānāpānacatutthajjhānato vuṭṭhāya paccayākāre ñāṇam otāretvā tam anulomapaṭilomam sammasitvā Buddhā hontīti paṭipāṭiyā sattasu suttesu Buddhavipassanā nāma kathitāti.

Buddhavaggo pathamo.

# 2. Āhāravagga

# 1. Āhārasuttavannanā

11. Āhāravaggassa paṭhame **āhārā**ti paccayā. Paccayā hi āharanti attano phalam, tasmā āhārāti vuccanti. **Bhūtānam vā sattāna**nti-ādīsu **bhūtā**ti jātā nibbattā. **Sambhavesino**ti ye sambhavam jātim nibbattim esanti gavesanti. Tattha catūsu yonīsu aṇḍajajalābujā sattā yāva aṇḍakosam vatthikosañca na bhindanti, tāva sambhavesino nāma, aṇḍakosam vatthikosañca bhinditvā bahi nikkhantā bhūtā nāma. Samsedajā opapātikā ca paṭhamacittakkhaṇe sambhavesino nāma, dutiyacittakkhaṇato pabhuti bhūtā nāma. Yena vā iriyāpathena jāyanti, yāva tato aññam na pāpuṇanti, tāva sambhavesino nāma, tato param bhūtā nāma. Atha vā **bhūtā**ti jātā abhinibbattā, ye bhūtā abhinibbattāyeva<sup>1</sup>, na

puna bhavissantīti saṅkhaṁ gacchanti, tesaṁ khīṇāsavānaṁ etaṁ adhivacanaṁ. Sambhavamesantīti **sambhavesino.** 

Appahīnabhavasamyojanattā āyatimpi sambhavam esantānam sekkhaputhujjanānametam adhivacanam. Evam sabbathāpi imehi dvīhi padehi sabbasatte pariyādiyati. **Vā**saddo cettha sampindanattho, tasmā bhūtānañca sambhavesīnañcāti ayamattho veditabbo.

Thitiyāti ṭhitattham. Anuggahāyāti anuggahattham. Vacanabhedoyeva cesa, attho pana dvinnampi padānam ekoyeva. Atha vā ṭhitiyāti tassa tassa sattassa uppannadhammānam anuppabandhavasena avicchedāya. Anuggahāyāti anuppannānam uppādāya. Ubhopi cetāni "bhūtānam vā ṭhitiyā ceva anuggahāya ca, sambhavesīnam vā ṭhitiyā ceva anuggahāya cā"ti evam ubhayattha daṭṭhabbānīti.

Kabalīkāro āhāroti kabalam katvā ajjhoharitabbako āhāro, odanakummāsādivatthukāya ojāyetam adhivacanam. Oļāriko vā sukhumo vāti vatthu-olārikatāya olāriko, sukhumatāya sukhumo. Sabhāvena pana sukhumarūpapariyāpannattā kabalīkāro āhāro sukhumova hoti. Sāpi cassa<sup>1</sup> vatthuto olārikatā sukhumatā ca upādāyupādāya veditabbā. Kumbhīlānañhi āhāram upādāya morānam āhāro sukhumo. Kumbhīlā kira pāsāņe gilanti, te ca nesam kucchippattā vilīyanti. Morā sappavicchikādipāne khādanti. Morānam pana āhāram upādāya taracchānam āhāro sukhumo. Te kira tivassachadditāni visānāni ceva atthīni ca khādanti, tāni ca nesam khelena temitamattāneva kandamūlam viya mudukāni honti. Taracchānam āhāram upādāya hatthīnam āhāro sukhumo. Te hi nānārukkhasākhādayo khādanti. Hatthīnam āhārato gavayagokannamigādīnam āhāro sukhumo. Te kira nissārāni nānārukkhapannādīni khādanti. Tesampi āhārato gunnam<sup>2</sup> āhāro sukhumo. Te allasukkhatināni khādanti. Tesam āhārato sasānam āhāro sukhumo. Sasānam āhārato sakunānam āhāro sukhumo. Sakunānam āhārato paccantavāsīnam āhāro sukhumo. Paccantavāsīnam āhārato gāmabhojakānam

āhāro sukhumo. Gāmabhojakānam āhārato rājarājamahāmattānam āhāro sukhumo. Tesampi āhārato cakkavattino āhāro sukhumo. Cakkavattino āhārato bhummānam devānam āhāro sukhumo. Bhummānam devānam āhārato Cātumahārājikānam. Evam yāva Paranimmitavasavattīnam āhārā vitthāretabbā<sup>1</sup>. Tesam panāhāro sukhumotveva niṭṭham patto.

Ettha ca oļārike vatthusmim ojā parittā hoti dubbalā, sukhume balavatī. Tathā hi ekapattapūrampi yāgum pīto² muhutteneva jighacchito hoti yamkincideva khāditukāmo, sappim pana pasatamattam pivitvā divasam abhottukāmo hoti. Tattha vatthu kammajatejasankhātam parissayam vinodeti, na pana sakkoti pāletum. Ojā pana pāleti, na sakkoti parissayam vinodetum. Dve pana ekato hutvā parissayanceva vinodenti pālenti cāti.

Phasso dutiyoti cakkhusamphassādi chabbidhopi phasso etesu catūsu āhāresu dutiyo āhāroti veditabbo. Desanānayo eva cesa, tasmā iminā nāma kāraņena dutiyo tatiyo cāti idamettha na gavesitabbam. Manosañcetanāti cetanāva vuccati. Viññāṇanti cittam. Iti Bhagavā imasmim thāne upādiṇṇaka-anupādiṇṇakavasena ekarāsim katvā cattāro āhāre dasseti. Kabaļīkārāhāro hi upādiṇṇakopi atthi anupādiṇṇakopi, tathā phassādayo. Tattha sappādīhi gilitānam maṇḍūkādīnam vasena upādiṇṇakabaļīkārāhāro daṭṭhabbo. Maṇḍūkādayo hi sappādīhi gilitā antokucchigatāpi kiñci kālam jīvantiyeva. Te yāva upādiṇṇakapakkhe tiṭṭhanti, tāva āhārattham na sādhenti. Bhijjitvā pana anupādiṇṇakapakkhe thitā sādhenti. Tadāpi upādiṇṇakāhāroti vuccantīti. Idam pana ācariyānam na ruccatīti Aṭṭhakathāyameva paṭikkhipitvā idam vuttam—imesam sattānam khādantānampi akhādantānampi bhuñjantānampi abhuñjantānampi paṭisandhicitteneva sahajātā kammajā ojā nāma atthi, sā yāvapi sattamā divasā³ pāleti,

<sup>1.</sup> Āhāro vitthāretabbo (Syā) Ma-Ttha 1. 212 pitthe ca.

<sup>3.</sup> Yāva sattamampi divasam (Sī), yāva sattamāpi divasā (Syā)

<sup>2.</sup> Pivato (Ka)

ayameva upādiņņakakabaļīkārāhāroti veditabbo<sup>1</sup>. Tebhūmakavipākavasena pana upādiņņakaphassādayo veditabbā, tebhūmakakusalākusalakiriyavasena anupādiņņakā. Lokuttarā pana rūļhīvasena kathitāti.

Etthāha—"yadi paccayaṭṭho āhāraṭṭho, atha kasmā aññesupi sattānaṁ paccayesu vijjamānesu imeyeva cattāro vuttā"ti? Vuccate— ajjhattikasantatiyā visesapaccayattā. Visesapaccayo hi kabaļīkārāhārabhakkhānaṁ sattānaṁ rūpakāyassa kabaļīkāro āhāro, nāmakāye vedanāya phasso, viññāṇassa manosañcetanā, nāmarūpassa viññāṇaṁ. Yathāha "seyyathāpi bhikkhave ayaṁ kāyo āhāraṭṭhitiko āhāraṁ paṭicca tiṭṭhati, anāhāro no tiṭṭhati², tathā phassapaccayā vedanā, saṅkhārapaccayā viññānaṁ, viññānapaccayā nāmarūpan"ti³.

Ko panettha āhāro kim āharatīti? Kabaļīkārāhāro ojaṭṭhamakarūpāni āharati, phassāhāro tisso vedanā, manosancetanāhāro tayo bhave, vinnāṇāhāro paṭisandhināmarūpanti.

Katham? Kabaļīkārāhāro tāva mukhe ṭhapitamatteyeva aṭṭha rūpāni samuṭṭhāpeti, dantavicuṇṇitam pana ajjhohariyamānam ekekam sittham aṭṭhaṭṭharūpāni samuṭṭhāpetiyeva. Evam kabaļīkārāharo ojaṭṭhamakarūpāni āharati. Phassāhāro pana sukhavedanīyo phasso uppajjamānoyeva sukham vedanam āhārati, dukkhavedanīyo dukkham, adukkhamasukhavedanīyo adukkhamasukhanti evam sabbathāpi phassāhāro tisso vedanā āharati.

Manosañcetanāhāro kāmabhavūpagam kammam kāmabhavam āharati, rūpārūpabhavūpagāni tam tam bhavam. Evam sabbathāpi manosañcetanāhāro tayo bhave āharati. Viññāṇāhāro pana ye ca paṭisandhikkhaṇe tamsampayuttakā tayo khandhā, yāni ca tisantavasena timsa rūpāni uppajjanti, sahajātādipaccayanayena tāni āharatīti vuccati. Evam viññāṇāhāro paṭisandhināmarūpam āharatīti. Ettha ca "manosañcetanā tayo bhave āharatī'iti sāsavakusalākusalacetanāva vuttā.

<sup>1.</sup> Veditabboti (Sī)

<sup>2.</sup> Sam 3. 58 pitthe.

<sup>3.</sup> Sam 1. 243; Abhi 2. 142 pitthādīsu.

"Viññāṇam paṭisandhināmarūpam āhāratī"ti paṭisandhiviññāṇameva vuttam. Avisesena pana tamsampayuttatamsamuṭṭhānadhammānam¹ āharaṇatopete "āhārā"ti veditabbā.

Etesu catūsu āhāresu kabaļīkārāhāro upatthambhento āhārakiccam sādheti, phasso phusantoyeva, manosancetanā āyūhamānāva, vinnāṇam vijānantameva. Katham? Kabaļīkārāhāro hi upatthambhentoyeva kāyaṭṭhapanena sattānam ṭhitiyā hoti. Kammajanitopi hi ayam kāyo kabaļīkārāhārena upatthaddho dasapi vassāni vassasatampi yāva āyuparimāṇā tiṭṭhati. Yathā kim? Yathā mātuyā janitopi dārako dhātiyā thannādīni pāyetvā posiyamāno ciram tiṭṭhati, yathā ca upatthambhena upatthambhitam geham. Vuttampi cetam—

"Yathā mahārāja gehe papatante aññena dārunā upatthambhitam santam eva tam geham na patati, evameva kho mahārāja ayam kāyo āhāratthitiko āhāram paticca titthatī"ti.

Evam kabalīkāro āhāro upatthambhento āhārakiccam sādheti.

Evam sādhentopi ca kabaļīkāro āhāro dvinnam rūpasantatīnam paccayo hoti āhārasamuṭṭhānassa ca upādiṇṇakassa ca. Kammajānam anupālako hutvā paccayo hoti, āhārasamuṭṭhānānam janako hutvāti. Phasso pana sukhādivatthubhūtam ārammaṇam phusantoyeva sukhādivedanāpavattanena sattānam ṭhitiyā hoti. Manosancetanā kusalākusalakammavasena āyūhamānāyeva bhavamūlanipphādanato sattānam ṭhitiyā hoti. Vinnāṇam vijānantameva nāmarūpappavattanena sattānam ṭhitiyā hotīti.

Evam upatthambhanādivasena āhārakiccam sādhayamānesu panetesu cattāri bhayāni daṭṭhabbāni. Seyyathidam? Kabaļīkārāhāre nikantiyeva bhayam, phasse upagamanameva, manosancetanāya āyūhanameva, vinnāņe abhinipātoyeva bhayanti. Kim kāraṇā? Kabaļīkārāhāre hi

<sup>1.</sup> Tamtamsampayuttanam tamtamsamutthanadhammanam (Sī, Syā)

nikantim katvā sītādīnam purakkhatā sattā āhāratthāya muddāgaņanādikammāni karontā anappakam dukkham nigacchanti. Ekacce ca imasmim sāsane pabbajitvāpi vejjakammādikāya anesanāya āhāram pariyesantā diṭṭheva dhamme gārayhā honti, samparāyepi "tassa samghāṭipi ādittā sampajjalitā"ti-ādinā Lakkhaṇasamyutte¹ vuttanayena samaṇapetā honti. Iminā tāva karaṇena kabaļīkāre āhāre nikanti eva bhayanti veditabbā.

Phassam upagacchantāpi phassassādino paresam rakkhitagopitesu dārādīsu bhaņḍesu aparajjhanti, te saha bhaṇḍena bhaṇḍasāmikā gahetvā khaṇḍākhaṇḍikam vā chinditvā saṅkārakūṭe chaḍḍenti, rañño vā niyyādenti. Tato te rājā vividhā kammakāraṇā kārāpeti, kāyassa ca bhedā duggati tesam pāṭikaṅkhā hoti. Iti phassassādamūlakam diṭṭhadhammikampi samparāyikampi bhayam sabbamāgatameva² hoti. Iminā kāraṇena phassāhāre upagamanameva bhayanti veditabbam.

Kusalākusalakammāyūhane pana tammūlakam tīsu bhavesu bhayam sabbam āgatameva hoti. Iminā kāraņena manosancetanāhāre āyūhanameva bhayanti veditabbam.

Paţisandhiviññāṇañca yasmim yasmim ṭhāne abhinipatati<sup>3</sup>, tasmim tasmim ṭhāne paṭisandhināmarūpam gahetvāva nibbattati. Tasmiñca nibbatte sabbabhayāni nibbattāniyeva honti tammūlakattāti iminā kāraṇena viññāṇāhāre abhinipātoyeva bhayanti veditabboti.

Kiṁnidānāti-ādīsu nidānādīni sabbāneva kāraṇavevacanāni. Kāraṇaṁ hi yasmā phalaṁ nideti, "handa naṁ gaṇhathā"ti appeti viya, tasmā nidānanti vuccati. Yasmā taṁ tato samudeti jāyati pabhavati, tasmā samudayo jāti pabhavoti vuccati. Ayaṁ panettha padattho—kiṁnidānaṁ etesanti kiṁnidānā. Ko samudayo etesanti kiṁsamudayā. Kā jāti etesanti kiṁjātikā. Ko pabhavo etesanti kiṁpabhavā. Yasmā pana tesaṁ taṇhā yathāvuttena atthena nidānañceva

samudayo ca jāti ca pabhavo ca, tasmā "taṇhānidānā"ti-ādimāha. Evam sabbapadesu attho veditabbo.

Ettha ca ime cattāro āhārā taṇhānidānāti paṭisandhim ādim katvā attabhāvasaṅkhātānam āhārānam purimataṇhānam vasena¹ nidānam veditabbam. Katham? Paṭisandhikkhaṇe tāva paripuṇṇāyatanānam sattānam sattasantativasena, sesānam tato ūna-ūnasantativasena uppannarūpabbhantaram jātā ojā atthi, ayam taṇhānidāno upādiṇṇakakabaļīkārāhāro. Paṭisandhicittasampayuttā pana phassacetanā sayañca cittam viññāṇanti ime taṇhānidānā upādiṇṇakaphassamanosañcetanāviññāṇāhārāti evam tāva purimataṇhānidānā paṭisandhikā āhārā. Yathā ca paṭisandhikā, evam tato param paṭhamabhavaṅgacittakkhaṇādinibbattāpi² veditabbā.

Yasmā pana Bhagavā na kevalam āhārānameva nidānam jānāti, āhāranidānabhūtāya taṇhāyapi, taṇhāya nidānāmam vedanādīnampi nidānam jānātiyeva, tasmā taṇhā cāyam bhikkhave kimnidānāti-ādinā nayena vaṭṭam dassetvā vivaṭṭam dassesi. Imasmiñca pana ṭhāne Bhagavā atītābhimukham desanam katvā atītena vaṭṭam dasseti. Katham? Āhāravasena hi ayam attabhāvo gahito.

Taṇhāti imassattabhāvassa janakaṁ kammaṁ, vedanāphassasaļāyatananāmarūpaviññāṇāni yasmiṁ attabhāve ṭhatvā kammaṁ āyūhitaṁ, taṁ dassetuṁ vuttāni, avijjāsaṅkhārā tassattabhāvassa janakaṁ kammaṁ. Iti dvīsu ṭhānesu attabhāvo, dvīsu tassa janakaṁ kammanti saṅkhepena kammañceva kammavipākañcāti dvepi dhamme dassentena atītābhimukhaṁ desanaṁ katvā atītena vaṭṭaṁ dassitaṁ.

Tatrāyam desanā anāgatassa adassitattā aparipuņņāti na daṭṭhabbā, nayato pana paripuṇṇātveva daṭṭhabbā. Yathā hi cakkhumā puriso udakapiṭṭhe nipannam sumsumāram disvā tassa parabhāgam olokento gīvam passeyya, orato piṭṭhim, pariyosāne naṅguṭṭhamūlam, heṭṭhā kucchim olokento pana udakagatam agganaṅguṭṭhañceva cattāro ca hatthapāde na passeyya, so na ettāvatā "aparipuṇṇo sumsumāro"ti gaṇhāti, nayato pana paripuṇṇotveva gaṇhāti, evamsampadamidam veditabbam.

Udakapiṭṭhe nipannasumsumāro viya hi tebhūmakavaṭṭam. Tīre ṭhito cakkhumā puriso viya yogāvacaro. Tena purisena udakapiṭṭhe sumsumārassa diṭṭhakālo viya yoginā āhāravasena imassattabhāvassa diṭṭhakālo. Parato gīvāya diṭṭhakālo viya imassattabhāvassa janikāya taṇhāya diṭṭhakālo piṭṭhiyā diṭṭhakālo viya yasmim attabhāve taṇhāsaṅkhātam kammam katam, vedanādivasena tassa diṭṭhakālo. Naṅguṭṭhamūlassa diṭṭhakālo viya tassattabhāvassa janakānam avijjāsaṅkhārānam diṭṭhakālo. Heṭṭhā kucchim olokentassa pana agganaṅguṭṭhañceva cattāro ca hatthapāde adisvāpi "aparipuṇṇo sumsumāro"ti agahetvā nayato paripuṇṇotveva gahaṇam viya yattha yattha paccayavaṭṭam Pāṭiyam na āgatam, tattha tattha "desanā aparipuṇṇā"ti agahetvā nayato paripuṇṇātveva gahaṇam veditabbam. Tattha ca āhārataṇhānam antare eko sandhi, taṇhāvedanānam antare eko, viññāṇasaṅkhārānam antare ekoti evam tisandhicatusaṅkhepameva vaṭṭam dassitanti. Paṭhamam.

# 2. Moļiyaphaggunasuttavaņņanā

12. Dutiye sambhavesīnam vā anuggahāyāti imasmim yeva ṭhāne Bhagavā desanam niṭṭhāpesi. Kasmā? Diṭṭhigatikassa nisinnattā. Tassam hi parisati Moliyaphagguno nāma bhikkhu diṭṭhigatiko nisinno, atha Satthā cintesi "ayam uṭṭhahitvā mam pañham pucchissati, athassāham vissajjessāmī"ti pucchāya okāsadānattham desanam niṭṭhāpesi. Moliyaphaggunoti molīti cūlā vuccati. Yathāha—

"Chetvāna moļim varagandhavāsitam, Vehāyasam ukkhipi Sakyapungavo. Ratanācankoṭavarena<sup>1</sup> vāsavo, sahassanetto sirasā patiggahī"ti.

Sā tassa gihikāle mahantā ahosi. Tenassa "moļiyaphagguno"ti saṅkhā udapādi. Pabbajitampi naṁ teneva nāmena sañjānanti. **Etadavocā**ti desanānusandhiṁ ghaṭento etaṁ "ko nu kho bhante

viññāṇāhāraṁ āhāretī"ti vacanaṁ avoca. Tassattho—bhante ko nāma so, yo etaṁ viññāṇāhāraṁ khādati vā bhuñjati vāti.

Kasmā panāyam itare tayo āhāre apucchitvā imameva pucchatīti. Jānāmīti laddhiyā. So hi mahante<sup>1</sup> pinde katvāva kabalīkārāhāram bhuñjante passati, tenassa tam jānāmīti laddhi. Tittiravattakamorakukkutādayo pana mātusamphassena yāpente disvā "ete phassāhārena yāpentī"ti tassa laddhi. Kacchapā pana attano utusamaye mahāsamuddato nikkhamitvā samuddatīre vālikantare andāni thapetvā vālikāya paticchādetvā mahāsamuddameva otaranti. Tāni mātu-anussaraņavasena na pūtīni honti. Tāni manosañcetanāhārena yāpentīti tassa laddhi. Kiñcāpi therassa ayam laddhi, na pana etāya laddhiyā imam pañham pucchati. Ditthigatiko hi ummattakasadiso. Yathā ummattako pacchim gahetvā antaravīthim otinno gomayampi pāsānampi gūthampi khajjakhandampi tam tam manāpampi amanāpampi gahetvā pacchiyam pakkhipati, evameva ditthigatiko yuttampi ayuttampi pucchati. So "kasmā imam pucchasī"ti na niggahetabbo, pucchitapucchitatthāne pana gahanameva nisedhetabbam. Teneva nam Bhagavā "kasmā evam pucchasī"ti avatvā gahitagāhameva tassa mocetum no kallo pañhoti-ādimāha.

Tattha no kalloti ayutto. Āhāretīti ahaṁ na vadāmīti ahaṁ koci satto vā puggalo vā āhāretīti na vadāmi. Āhāretīti cāhaṁ vadeyyanti yadi ahaṁ āhāretīti vadeyyaṁ. Tatrassa kallo pañhoti tasmiṁ mayā evaṁ vutte ayaṁ pañho yutto bhaveyya. Kissa nu kho bhante viññāṇāhāroti bhante ayaṁ viññāṇāhāro katamassa dhammassa paccayoti attho. Tatra kallaṁ veyyākaraṇanti tasmiṁ evaṁ pucchite pañhe imaṁ veyyākaraṇaṁ yuttaṁ "viññāṇāhāro āyatiṁ punabbhavābhinibbattiyā paccayo"ti. Ettha ca viññāṇāhāroti paṭisandhicittaṁ. Āyatiṁ punabbhavābhinibbattīti teneva viññāṇena sahuppannanāmarūpaṁ. Tasmiṁ bhūte sati saļāyatananti tasmiṁ punabbhavābhinibbattisaṅkhāte nāmarūpe jāte sati saļāyatanaṁ hotīti attho.

Saļāyatanapaccayā phassoti idhāpi Bhagavā uttari pañhassa okāsam dento desanam niṭṭhāpesi. Diṭṭhigatiko hi navapuccham uppādetum na sakkoti, niddiṭṭham niddiṭṭhamyeva pana gaṇhitvā pucchati, tenassa Bhagavā okāsam adāsi. Attho panassa sabbapadesu vuttanayeneva gahetabbo. "Ko nu kho bhante bhavatī"ti kasmā na pucchati? Diṭṭhigatikassa hi satto nāma bhūto nibbattoyevāti¹ laddhi, tasmā attano laddhiviruddham idanti na pucchati. Apica idappaccayā idam idappaccayā idanti bahūsu ṭhānesu kathitattā saññattim upagato, tenāpi na pucchati. Satthāpi "imassa bahum pucchantassāpi titti natthi, tucchapucchameva² pucchatī"ti ito paṭṭhāya desanam ekābaddham katvā desesi. Channam tvevāti yato paṭṭhāya desanāruļham³, tameva gahetvā desanam vivaṭṭento⁴ evamāha. Imasmim pana sutte viññāṇanāmarūpānam antare eko sandhi, vedanātaṇhānam antare eko, bhavajātīnam antare ekoti. . Dutiyam.

### 3. Samanabrāhmaņasuttavannanā

13. Tatiye samaṇā vā brāhmaṇā vāti saccāni paṭivijjhitum asamatthā bāhirakasamaṇabrāhmaṇā. Jarāmaraṇam nappajānantīti-ādīsu jarāmaraṇam na jānanti dukkhasaccavasena, jarāmaraṇasamudayam na jānanti saha taṇhāya jāti jarāmaraṇassa samudayoti samudayasaccavasena, jarāmaraṇanirodham na jānanti nirodhasaccavasena, paṭipadam na jānanti maggasaccavasena. Jātim na jānanti dukkhasaccavasena, jātisamudayam na jānanti saha taṇhāya bhavo jātisamudayoti samudayasaccavasena. Evam saha taṇhāya samudayam yojetvā sabbapadesu catusaccavasena attho veditabbo. Sāmaññattham vā brahmaññattham vāti ettha ariyameggo sāmaññanceva brahmaññanca. Ubhayatthāpi pana attho nāma ariyaphalam veditabbam. Iti Bhagavā imasmim sutte ekādasasu ṭhānesu cattāri saccāni kathesīti. . Tatiyam.

<sup>1.</sup> Nipphattoyevāti (Ṭīkā)

<sup>3.</sup> Desanāya ārūlham (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Tucchameva (Sī)

<sup>4.</sup> Vivajjento (Ka)

### 4. Dutiyasamanabrāhmanasuttavannanā

14. Catutthe **ime dhamme katame dhamme**ti ettakam papañcam katvā kathitam, desanam paṭivijjhitum samatthānam puggalānam ajjhāsayena **ime dhamme nappajānantī**ti-ādi vuttam. Sesam purimasadisameva. . Catuttham.

#### 5. Kaccānagottasuttavannanā

15. Pañcame sammādiṭṭhi sammādiṭṭhīti yaṁ paṇḍitā devamanussā tesu tesu ṭhānesu sammādassanaṁ vadanti, sabbampi taṁ dvīhi padehi saṅkhipitvā pucchati. Dvayanissitoti dve koṭṭhāse nissito. Yebhuyyenāti iminā ṭhapetvā ariyapuggale sesamahājanaṁ dasseti. Atthitanti sassataṁ. Natthitanti ucchedaṁ. Lokasamudayanti loko nāma saṅkhāraloko, tassa nibbatti. Sammappaññāya passatoti sammāpaññā nāma savipassanā maggapaññā, tāya passantassāti attho. Yā loke natthitāti saṅkhāraloke nibbattesu dhammesu paññāyantesveva¹ yā natthīti ucchedadiṭṭhi uppajjeyya, sā na hotīti attho. Lokanirodhanti saṅkhārānaṁ bhaṅgaṁ. Yā loke atthitāti saṅkhāraloke bhijjamānesu dhammesu paññāyantesveva yā atthīti sassatadiṭṭhi uppajjeyya, sā na hotīti attho.

Apica lokasamudayanti anulomapaccayākāram. Lokanirodhanti paṭilomapaccayākāram. Lokanissaye passantassāpi hi paccayānam anucchedena² paccayuppannassa anucchedam³ passato yā natthīti ucchedadiṭṭhi uppajjeyya, sā na hoti. Paccayanirodham passantassāpi paccayanirodhena paccayuppannanirodham passato yā atthīti sassatadiṭṭhi uppajjeyya, sā na hotīti ayampettha attho.

**Upayupādānābhinivesavinibandho**ti upayehi<sup>4</sup> ca upādānehi ca abhinivesehi ca vinibandho<sup>5</sup>. Tattha **upayā**ti dve upayā taṇhupayo ca diṭṭhupayo ca. Upādānādīsupi eseva nayo. Taṇhādiṭṭhiyo hi yasmā ahaṁ mamanti-ādīhi ākārehi tebhūmakadhamme upenti upagacchanti, tasmā

<sup>1.</sup> Paññāyamānesveva (Ka)

<sup>2.</sup> Anupacchedena (Sī)

<sup>3.</sup> Anupacchedam (Sī)

<sup>4.</sup> Upāyehi (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Vinibaddho (Sī)

upayāti vuccanti. Yasmā pana te dhamme upādiyanti ceva abhinivisanti ca, tasmā upādānāti ca abhinivesāti ca vuccanti. Tāhi cāyam loko vinibandho. Tenāha "upayupādānābhinivesavinibandho"ti.

Tañcāyanti tañca upayupādānaṁ ayaṁ ariyasāvako. Cetaso adhiṭṭhānanti cittassa patiṭṭhānabhūtaṁ. Abhinivesānusayanti abhinivesabhūtañca¹ anusayabhūtañca. Taṇhādiṭṭhīsu hi akusalacittaṁ patiṭṭhāti, tā ca tasmiṁ abhinivisanti ceva anusenti ca, tasmā tadubhayaṁ cetaso adhiṭṭhānaṁ abhinivesānusayanti ca āha. Na upetīti na upagacchati. Na upādiyatīti na gaṇhāti. Nādhiṭṭhātīti na adhiṭṭhāti, kinti? Attā meti. Dukkhamevāti pañcupādānakkhandhamattameva. Na kaṅkhatīti "dukkhameva uppajjati, dukkhaṁ nirujjhati, na añño ettha satto nāma atthī"ti kaṅkhaṁ na karoti. Na vicikicchatīti na vicikicchaṁ uppādeti.

Aparappaccayāti na parappaccayena, aññassa apattiyāyetvā attapaccakkhañāṇamevassa ettha hotīti. Ettāvatā kho Kaccāna sammādiṭṭhi hotīti evam sattasaññāya pahīnattā ettakena sammādassanam nāma hotīti missakasammādiṭṭhim āha. Ayameko antoti esa eko nikūṭanto lāmakanto paṭhamakam sassatam. Ayam dutiyoti esa dutiyo sabbam natthīti uppajjanakadiṭṭhisaṅkhāro nikūṭanto lāmakanto dutiyako ucchedoti attho. Sesamettha uttānamevāti. . Pañcamam.

### 6. Dhammakathikasuttavannanā

16. Chaṭṭhe nibbidāyāti nibbindanatthāya. Virāgāyāti virajjanatthāya. Nirodhāyāti nirujjhanatthāya. Paṭipanno hotīti ettha sīlato paṭṭhāya yāva arahattamaggā paṭipannoti veditabbo. Dhammānudhammappaṭipannoti lokuttarassa nibbānadhammassa anudhammabhūtam paṭipadam paṭipanno. Anudhammabhūtanti anurūpasabhāvabhūtam. Nibbidā virāgā nirodhāti nibbidāya ceva virāgena ca nirodhena ca. Anupādā vimuttoti catūhi upādānehi kiñci dhammam anupādiyitvā vimutto.

**Diṭṭhadhammanibbānappatto**ti diṭṭheva dhamme nibbānappatto. **Alaṁ vacanāyā**ti evaṁ vattabbataṁ arahati, yutto anucchavikoti

attho. Evamettha ekena nayena dhammakathikassa pucchā kathitā, dvīhi tam visesetvā sekkhāsekkhabhūmiyo niddiṭṭhāti. . Chaṭṭham.

#### 7. Acelakassapasuttavannanā

17. Sattame acelo Kassapoti lingena acelo niccelo, nāmena Kassapo. Dūratovāti mahatā bhikkhusamghena parivutam āgacchantam dūrato eva addasa. Kiñcideva desanti kiñcideva kāraṇam. Okāsanti pañhabyākaraṇassa khaṇam kālam. Antaragharanti "na pallatthikāya antaraghare nisīdissāmī"ti ettha antonivesanam antaragharam. "Okkhittacakkhu antaraghare gamissāmī"ti ettha indakhīlato paṭṭhāya antogāmo. Idhāpi ayameva adhippeto. Yadākankhasīti yam icchasi.

Kasmā pana Bhagavā kathetukāmo yāvatatiyam paṭikkhipīti. Gāravajananattham. Diṭṭhigatikā hi khippam kathiyamāne gāravam na karonti, "samaṇam Gotamam upasaṅkamitumpi pucchitumpi sukaram, pucchitamatteyeva kathetī"ti vacanampi na saddahanti. Dve tayo vāre paṭikkhitte pana gāravam karonti, "samaṇam Gotamam upasaṅkamitumpi pañham pucchitumpi dukkaran"ti yāvatatiyam yācite kathiyamānam sussūsanti saddahanti. Iti Bhagavā "ayam sussūsissati saddahissatī"ti yāvatatiyam yācāpetvā kathesi. Apica yathā bhisakko telam vā phāṇitam vā pacanto mudupākakharapākānam pākakālam āgamayamāno pākakālam anatikkamitvāva otāreti, evam Bhagavā sattānam ñāṇaparipākam āgamayamāno "ettakena kālena imassa ñāṇam paripākam gamissatī"ti ñatvāva yāvatatiyam yācāpesi.

Mā hevaṁ Kassapāti Kassapa mā evaṁ bhaṇi. "Sayaṁkataṁ dukkhan"ti hi vattuṁ na vaṭṭati, attā nāma koci dukkhassa kārako natthīti dīpeti. Paratopi eseva nayo. Adhiccasamuppannanti akāraṇena yadicchāya uppannaṁ. Iti puṭṭho samānoti kasmā evamāha? Evaṁ kirassa ahosi "ayaṁ 'sayaṁkataṁ dukkhan'ti-ādinā puṭṭho 'mā hevan'ti vadati, 'natthī'ti puṭṭho 'atthī'ti vadati, 'bhavaṁ Gotamo dukkhaṁ na jānāti na passatī'ti puṭṭho 'jānāmi khvāhan'ti vadati, kiñci nu kho mayā virajjhitvā pucchito"ti

mūlato paṭṭhāya attano pucchameva sodhento evamāha. Ācikkhatu ca me bhante Bhagavāti idha Satthari sañjātagāravo "bhavan"ti avatvā "Bhagavā"ti vadati.

So karotīti-ādi "sayamkatam dukkhan"ti laddhiyā paṭisedhanattham vuttam. Ettha ca satoti idam bhummatthe sāmivacanam, tasmā evamattho daṭṭhabbo—so karoti so paṭisamvedayatīti kho Kassapa ādimhiyeva evam sati pacchā sayamkatam dukkhanti ayam laddhi hoti. Ettha ca dukkhanti vaṭṭadukkham adhippetam. Iti vadanti etassa purimena ādisaddena anantarena ca sassatasaddena sambandho hoti, "dīpeti gaṇhātī"ti ayam panettha pāṭhaseso. Idam hi vuttam hoti—iti evam vadanto āditova sassatam dīpeti, sassatam gaṇhāti, kasmā? Tassa hi tam dassanam etam pareti, kārakañca vedakañca ekameva gaṇhantam etam sassatam upagacchatīti attho.

Añño karotīti-ādi pana "paramkatam dukkhan"ti laddhiyā paṭisedhanattham vuttam. "Ādito sato"ti idam pana idhāpi āharitabbam. Ayam hettha attho—añño karoti añño paṭisamvediyatīti kho pana kassapa ādimhiyeva evam sati pacchā "kārako idheva ucchijjati, tena katam añño paṭisamvediyatī"ti evam uppannāya ucchedadiṭṭhiyā saddhim sampayuttāya vedanāya abhitunnassa viddhassa sato "paramkatam dukkhan"ti ayam laddhi hotīti. Iti vadanti-ādi vuttanayeneva yojetabbam. Tatrayam yojanā—evañca vadanto āditova ucchedam dīpeti, ucchedam gaṇhāti. Kasmā? Tassa hi tam dassanam etam pareti, etam ucchedam upagacchatīti attho.

Ete teti ye sassatucchedasankhāte ubho ante (Anupagamma Tathāgato dhammam deseti, ete te Kassapa ubho ante)¹ anupagamma pahāya anallīyitvā majjhena Tathāgato dhammam deseti, majjhimāya paṭipadāya ṭhito desetīti attho. Kataram dhammanti ce? Yadidam avijjāpaccayā sankhārāti. Ettha hi kāraṇato phalam, kāraṇanirodhena cassa nirodho dīpito, na koci kārako vā vedako

vā niddiṭṭho. Ettāvatā sesapañhā paṭisedhitā honti. **Ubho ante anupagammā**ti iminā hi tatiyapañho paṭikkhitto. **Avijjāpaccayā saṅkhārā**ti iminā adhiccasamuppannatā ceva ajānanañca paṭikkhittanti veditabbaṁ.

Labheyyanti idam so Bhagavato santike bhikkhubhāvam patthayamāno āha. Atha Bhagavā yonena¹ Khandhake² titthiyaparivāso paññatto, yam aññatitthiyapubbo sāmaṇerabhūmiyam thito "aham bhante itthannāmo aññatitthiyapubbo imasmim dhammavinaye ākankhāmi upasampadam, svāham bhante samgham cattāro māse parivāsam yācāmī"ti-ādinā nayena samādiyitvā parivasati, tam sandhāya yo kho Kassapa aññatitthiyapubbotiādimāha. Tattha pabbajjanti vacanasiliṭṭhatāvasena vuttam.

Aparivasitvāyeva hi pabbajjam labhati. Upasampadatthikena pana nātikālena gāmappavesanādīni aṭṭha vattāni pūrentena parivasitabbam. Āraddhacittāti aṭṭhavattapūraṇena tuṭṭhacittā. Ayamettha sankhepo, vitthārato panesa titthiyaparivāso Samantapāsādikāya Vinayaṭṭhakathāya Pabbajjakkhandhakavannanāyam³ vuttanayeneva veditabbo.

Apica mayāti ayamettha pāṭho, aññattha pana "apica metthā"ti. Puggalavemattatā viditāti puggalanānattam viditam. "Ayam puggalo parivāsāraho, ayam na parivāsāraho"ti idam mayham pākaṭanti dasseti. Tato Kassapo cintesi "aho acchariyam Buddhasāsanam, yattha evam ghamsitvā koṭṭetvā yuttameva gaṇhanti, ayuttam cheḍḍentī"ti. Tato suṭṭhutaram pabbajjaya sañjātussāho sace bhanteti-ādimāha. Atha Bhagavā tassa tibbacchandatam viditvā "na Kassapo parivāsam arahatī"ti aññataram bhikkhum āmantesi "gaccha bhikkhu Kassapam nahāpetvā pabbājetvā ānehī"ti. So tathā katvā tam pabbājetvā Bhagavato santikam agamāsi. Bhagavā gaṇe nisīditvā upasampādesi. Tena vuttam alattha kho acelo Kassapo Bhagavato santike pabbajjam, alattha upasampadanti.

Acirūpasampannoti-ādi sesam brāhmaṇasamyutte<sup>4</sup> vuttamevāti. . Sattamam.

<sup>1.</sup> Yena (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Vi 3. 98 pitthe.

<sup>3.</sup> Vi-Ttha 3. 272 pitthe.

<sup>4.</sup> Sam 1. 163 piṭṭhe Dhanañjānisuttavaṇṇanāyam.

#### 8. Timbarukasuttavannanā

18. Aṭṭhame sā vedanāti-ādi "sayamkatam sukhadukkhan"ti laddhiyā nisedhanattham vuttam. Etthāpi satoti bhummattheyeva sāmivacanam. Tatrāyam atthadīpanā—"sā vedanā, so vediyatī"ti kho Timbaruka ādimhiyeva evam sati "sayamkatam sukhadukkhan"ti ayam laddhi hoti. Evam hi sati vedanāya eva vedanā katā hoti. Evanca vadanto imissā vedanāya pubbepi atthitam¹ anujānāti, sassatam dīpeti sassatam gaṇhāti¹. Kasmā? Tassa hi tam dassanam etam pareti, etam sassatam upagacchatīti attho. Purimam hi attham sandhāyevetam Bhagavatā vuttam bhavissati, tasmā Aṭṭhakathāyam tam yojetvāvassa attho dīpito. Evampāham na vadāmīti aham "sā vedanā, so vediyatī"ti evampi na vadāmi, "sayamkatam sukhadukkhan"ti evampi na vadāmīti attho.

Aññā vedanāti-ādi "paramkatam sukhadukkhan"ti laddhiyā paṭisedhanattham vuttam. Idhāpi ayam atthayojanā—"aññā vedanā añño vediyatī"ti kho Timbaruka ādimhiyeva evam sati pacchā yā purimapakkhe kārakavedanā, sā ucchinnā. Tāya² pana katam añño vediyatīti evam uppannāya ucchedadiṭṭhiyā saddhim sampayuttāya vedanāya abhitunnassa sato "paramkatam sukhadukkhan"ti ayam laddhi hoti. Evañca vadanto kārako ucchinno, aññena paṭisandhi gahitāti ucchedam dīpeti, ucchedam gaṇhāti. Kasmā? Tassa hi tam dassanam etam pareti, etam ucchedam upagacchatīti attho. Idhāpi hi imāni padāni Aṭṭhakathāyam āharitvā yojitāneva. Imasmim sutte vedanāsukhadukkham kathitam, tañca kho vipākasukhadukkhameva vaṭṭatīti vuttam. . Aṭṭhamam.

#### 9. Bālapanditasuttavannanā

19. Navame avijjānīvaraṇassāti avijjāya nivāritassa. Evamayam kāyo samudāgatoti evam avijjāya nivāritattā taṇhāya ca sampayuttattāyeva ayam kāyo nibbatto. Ayañceva kāyoti ayañcassa attano saviññāṇako kāyo. Bahiddhā ca nāmarūpanti bahiddhā ca paresam saviññāṇako kāyo. Attano ca parassa ca

pañcahi khandhehi chahi āyatanehi cāpi ayam attho dīpetabbova. **Itthetam dvayam**ti evametam dvayam. **Dvayam paṭicca phasso**ti aññattha cakkhurūpādīni dvayāni paṭicca cakkhusamphassādayo vuttā, idha pana ajjhattikabāhirāni āyatanāni. Mahādvayam nāma kiretam. **Saļevāyatanānī**ti saļeva phassāyatanāni phassakāraṇāni. **Yehi phuṭṭho**ti yehi kāraṇabhūtehi āyatanehi uppannena phassena phuṭṭho. **Aññatarenā**ti ettha paripuṇṇavasena¹ aññataratā veditabbā. **Tatrā**ti tasmim bālapaṇḍitānam kāyanibbattanādimhi. **Ko adhippayāso**ti ko adhikapayogo.

Bhagavammulakati Bhagava mulam etesanti Bhagavammulaka. Idam vuttam hoti—ime bhante amhākam dhammā pubbe Kassapasammāsambuddhena uppāditā, tasmim parinibbute ekam Buddhantaram añño samano vā brāhmano vā ime dhamme uppādetum samattho nāma nāhosi, Bhagavatā pana no ime dhammā uppāditā. Bhagavantam hi nissāya mayam ime dhamme ājānāma pativijjhāmāti evam Bhagavammulaka no bhante dhammati. Bhagavamnettikati Bhagava hi dhammānam netā vinetā anunetā, yathāsabhāvato pātiyekkam pātiyekkam nāmam gahetvā dassetāti dhammā Bhagavamnettikā nāma honti. Bhagavampatisaranāti catubhūmakadhammā sabbaññutaññāṇassa āpātham āgacchamānā Bhagavati patisaranti nāmāti Bhagavampatisaranā. Patisarantīti samosaranti. Apica Mahābodhimande nisinnassa Bhagavato pativedhavasena phasso agacchati "aham Bhagava kinnamo"ti. Tvam phusanatthena phasso nāma. Vedanā, saññā, saṅkhārā, viññānaṁ āgacchati "aham Bhagavā kinnāman"ti, tvam vijānanatthena viññānam nāmāti evam catubhūmakadhammānam yathāsabhāvato pātiyekkam pātiyekkam nāmam ganhanto Bhagavā dhamme patisaratīti Bhagavampatisaranā. Bhagavantamyeva patibhātūti Bhagavatova etassa bhāsitassa attho upatthātu, tumheyeva no kathetvā dethāti attho.

**Sā ceva avijjā**ti ettha kiñcāpi sā avijjā ca taṇhā ca kammaṁ javāpetvā paṭisandhiṁ ākaḍḍhitvā niruddhā, yathā pana ajjāpi yaṁ hiyyo bhesajjaṁ pītaṁ, tadeva bhojanaṁ bhuñjāti sarikkhakattena<sup>2</sup> tadevāti vuccati, evamidhāpi sā ceva avijjā sā ca taṇhāti idampi sarikkhakattena vuttaṁ.

Brahmacariyanti maggabrahmacariyam. Dukkhakkhayāyāti vaṭṭadukkhassa khayatthāya. Kāyūpago hotīti aññam paṭisandhikāyam upagantā hoti. Yadidam brahmacariyavāsoti yo ayam maggabrahmacariyavāso, ayam bālato paṇḍitassa visesoti dasseti. Iti imasmim sutte sabbopi sapaṭisandhiko puthujjano "bālo"ti, appaṭisandhiko khīṇāsavo "paṇḍito"ti vutto. Sotāpannasakadāgāmi-anāgāmino pana "paṇḍitā"ti vā "bālā"ti vā na vattabbā, bhajamānā pana paṇḍitapakkham bhajanti. . Navamam.

### 10. Paccayasuttavannanā

20. Dasame paticcasamuppādañca vo bhikkhave desessāmi paticcasamuppanne ca dhammeti Satthā imasmim sutte paccaye ca paccayanibbatte ca sabhāvadhamme desessāmīti ubhayam ārabhi. Uppādā vā Tathāgatānanti Tathāgatānam uppādepi, Buddhesu uppannesu anuppannesupi jātipaccayā jarāmaranam, jātiyeva jarāmaranassa paccayo. Thitāva sā dhātūti thitova so paccayasabhāvo, na kadāci jāti jarāmaranassa paccayo na hoti. Dhammatthitatā dhammaniyāmatāti imehipi dvīhi paccayameva katheti. Paccayena hi paccayuppannā dhammā titthanti, tasmā paccayova "dhammatthitata"ti vuccati. Paccayo dhamme niyameti, tasma "dhammaniyāmatā" ti vuccati. **Idappaccayatā**ti imesam jarāmaranādīnam paccayo idappaccaya, idappaccayava idappaccayata. **Tan**ti tam paccayam. Abhisambujihatīti ñānena abhisambujihati. Abhisametīti ñānena abhisamāgacchati. Ācikkhatīti katheti. Desetīti dasseti<sup>1</sup>. Paññāpatīti jānāpeti. **Patthapetī**ti ñānamukhe thapeti. **Vivaratī**ti vivaritvā dasseti. Vibhajatīti vibhāgato dasseti. Uttānīkarotīti pākatam karoti. Passathāti cāhāti passatha iti ca vadati. Kinti? Jātipaccayā bhikkhave jarāmaranāntiādi.

Iti kho bhikkhaveti evam kho bhikkhave. Yā tatrāti yā tesu "jātipaccayā jarāmaraṇan"ti-ādīsu. Tathatāti-ādīni paccayākārasseva vevacanāni. So tehi tehi paccayehi anūnādhikeheva tassa tassa dhammassa sambhavato tathatāti, sāmaggim upagatesu paccayesu muhuttampi tato nibbattānam dhammānam² asambhavābhāvato avitathatāti,

<sup>1.</sup> Desayati (Syā)

<sup>2.</sup> Nibbattanadhammānam (Sī), nibbattanibbattānam dhammānam (Syā)

aññadhammapaccayehi aññadhammānuppattito **anaññathatā**ti, jarāmaraṇādīnam paccayato vā paccayasamūhato vā **idappaccayatā**ti vutto. Tatrāyam vacanattho—imesam paccayā idappaccayā, idappaccayā eva idappaccayatā, idappaccayānam vā samūho idappaccayatā. Lakkhaṇam panettha saddasatthato veditabbam.

Aniccanti hutvā abhāvaṭṭhena aniccaṁ. Ettha ca aniccanti na jarāmaraṇaṁ aniccaṁ, aniccasabhāvānaṁ pana khandhānaṁ jarāmaraṇattā aniccaṁ nāma jātaṁ. Saṅkhatādīsupi eseva nayo. Ettha ca saṅkhatanti paccayehi samāgantvā kataṁ. Paṭiccasamuppannanti paccaye nissāya uppannaṁ. Khayadhammanti khayasabhāvaṁ. Vayadhammanti vigacchanakasabhāvaṁ. Virāgadhammanti virajjanakasabhāvaṁ. Nirodhadhammanti nirujjhanakasabhāvaṁ. Jātiyāpi vuttanayeneva aniccatā veditabbā. Janakapaccayānaṁ vā kiccānubhāvakkhaṇe diṭṭhattā¹ ekena pariyāyenettha aniccāti-ādīni yujjantiyeva. Bhavādayo aniccādisabhāvāyeva.

Sammappaññāyāti<sup>2</sup> savipassanāya maggapaññāya. **Pubbantan**ti purimam atītanti<sup>3</sup> attho. **Ahosim nukho**ti-ādīsu "ahosim nu kho nanu kho"ti sassatākārañca adhiccasamuppatti-ākārañca nissāya atīte attano vijjamānatañca avijjamānatañca kankhati. Kim kārananti na vattabbam, ummattako viya bālaputhujjano yathā vā tathā vā pavattati. **Kim nu kho** ahosinti jātilingupapattiyo nissāya "khattiyo nu kho ahosim brāhmaņavessasuddagahatthapabbajitadevamanussānam aññataro"ti kankhati. Katham nu khoti santhanakaram nissaya "dīgho nu kho ahosim rassa-odātakanhapamānika-appamānikādīnam aññataro"ti kankhati. Keci pana "issaranimmānādīni nissāya 'kena nu kho kāraņena ahosin'ti hetuto<sup>4</sup> kankhatī"ti vadanti. Kim hutvākim ahosinti jāti-ādīni nissāya "khattiyo hutvā nu kho brāhmano ahosim -pa- devo hutvā manusso"ti attano paramparam kankhati. Sabbattheva pana **addhānan**ti kālādhivacanametam. Aparantanti anāgatam antam. Bhavissāmi nu kho nanu khoti sassatākārañca ucchedākārañca nissāya anāgate attano vijjamānatañca avijjamānatañca kankhati. Sesamettha vuttanayameva.

<sup>1.</sup> Nidditthattā (Sī)

<sup>2.</sup> Paññāyāti (Sī)

<sup>3.</sup> Purimam antam atītanti (Sī) Tīkāpi passitabbā.

<sup>4.</sup> Hetum (Ka)

Etarahi vā paccuppannam addhānanti idāni vā paṭisandhimādim katvā cutipariyantam sabbampi vattamānakālam gahetvā. Ajjhattam kathamkathī bhavissatīti attano khandhesu vicikicchī bhavissati. Aham nu khosmīti attano atthibhāvam kankhati. Yuttam panetanti? Yuttam ayuttanti kā ettha cintā. Apicettha idam vatthumpi udāharanti—cūļamātāya kira putto muṇḍo, mahāmātāya putto amuṇḍo, tam puttam muṇḍesum, so uṭṭhāya "aham nu kho cūļamātāya putto"ti cintesi. Evam aham nu khosmīti kankhā hoti. No nu khosmīti attano natthibhāvam kankhati. Tatrāpi idam vatthu—eko kira macche gaṇhanto udake ciraṭṭhānena sītibhūtam attano ūrum macchoti cintetvā pahari. Aparo susānapasse khettam rakkhanto bhīto sankuṭito¹ sayi, so paṭibujjhitvā attano jaṇṇukāni dve yakkhāti cintetvā pahari. Evam no nu khosmīti kankhati.

Kiṁ nu khosmīti khattiyova samāno attano khattiyabhāvaṁ kaṅkhati. Eseva nayo sesesupi. Devo pana samāno devabhāvaṁ ajānanto nāma natthi, sopi pana "ahaṁ rūpī nu kho arūpī nu kho"ti-ādinā nayena kaṅkhati. Khattiyādayo kasmā na jānantīti ce. Apaccakkhā tesaṁ tattha tattha kule uppatti. Gahaṭṭhāpi ca potthalikādayo² pabbajitasaññino, pabbajitāpi "kuppaṁ nu kho me kamman"ti-ādinā nayena gahaṭṭhasaññino, manussāpi ca rājāno viya attani devasaññino honti. Kathaṁ nu khosmīti vuttanayameva. Kevalaṁ hettha abbhantare jīvo nāma atthīti gahetvā tassa saṇṭhānākāraṁ nissāya "dīgho nu khosmi rassacaturassachaļaṁsa-aṭṭhaṁsasoļasaṁsādīnaṁ aññatarappakāro"ti kaṅkhanto kathaṁ nu khosmīti kaṅkhatīti veditabbo. Sarīrasaṇṭhānaṁ pana paccuppannaṁ ajānanto nāma natthi. Kuto āgato so kuhiṁ gāmī bhavissatīti attabhāvassa āgatigatiṭṭhānaṁ kaṅkhanto evaṁ kaṅkhati. Ariyasāvakassāti idha sotāpanno adhippeto, itarepi pana tayo avāritāyevāti. . Dasamaṁ.

# Āhāravaggo dutiyo.

#### 3. Dasabalavagga

#### 1. Dasabalasuttavannanā

21. Dasabalavaggassa pathamam dutiyasseva sankhepo.

### 2. Dutiyadasabalasuttavannanā

22. Dutiyam Bhagavatā attano ajjhāsayassa vasena vuttam. Tattha **Dasabalasamannāgato**ti dasahi balehi samannāgato. Balañca nāmetam duvidham kāyabalañca ñāṇabalañca. Tesu Tathāgatassa kāyabalam hatthikulānusārena veditabbam. Vuttam hetam porāṇehi—

"Kāļāvakañca gaṅgeyyaṁ, paṇḍaraṁ tambapiṅgalaṁ. Gandhamaṅgalahemañca, uposathachaddantime dasā"ti¹—

Imāni dasa hatthikulāni. Tattha **kālāvakan**ti pakatihatthikulam datthabbam. Yam dasannam purisānam kāyabalam, tam ekassa kālāvakassa hatthino. Yam dasannam kalavakanam balam, tam ekassa gangeyyassa. Yam dasannam gangeyyanam, tam ekassa pandarassa. Yam dasannam pandarānam, tam ekassa tambassa. Yam dasannam tambānam, tam ekassa pingalassa. Yam dasannam pingalanam, tam ekassa gandhahatthino. Yam dasannam gandhahatthīnam, tam ekassa mangalassa. Yam dasannam mangalānam, tam ekassa hemavatassa. Yam dasannam hemavatānam, tam ekassa uposathassa. Yam dasannam uposathānam, tam ekassa chaddantassa. Yam dasannam chaddantānam, tam ekassa Tathāgatassa. Nārāyanasanghāta<sup>2</sup> balantipi idameva vuccati. Tadetam pakatihatthigananāya hatthīnam<sup>3</sup> kotisahassānam, purisagananāya dasannam purisakotisahassānam balam hoti. Idam tāva Tathāgatassa kāyabalam. "Dasabalasamannāgato"ti ettha pana etam sangaham na gacchati. Etam hi bahirakam lamakam tiracchānagatānam sīhādīnampi hoti. Etam hi nissāya dukkhapariññā vā samudayappahānam vā maggabhāvanā vā phalasacchikiriyā vā natthi. Aññam pana dasasu thanesu akampanatthena upatthambhanatthena ca dasavidham ñanabalam nama atthi, tam sandhaya vuttam "dasabalasamannāgato"ti.

<sup>1.</sup> Ma-Ttha 1. 331; Abhi-Ttha 2. 380 pitthesu.

<sup>2.</sup> Sankhātam (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Pakatihatthīnam (Ka)

Katamam pana tanti? Ṭhānāṭṭhānādīnam yathābhūtam jānanam. Seyyathidam? Ṭhānanca ṭhānato aṭṭhānanca aṭṭhanato jānanam ekam, atītānāgatapaccuppannānam kammasamādānānam ṭhānaso hetuso yathābhūtam vipākajānanam ekam, sabbatthagāminipaṭipadājānanam ekam, anekadhātunānādhātulokajānanam ekam, parasattānam parapuggalānam nānādhimuttikatājānanam ekam, tesamyeva indriyaparopariyattajānanam ekam, jhānavimokkhasamādhisamāpattīnam samkilesavodānavuṭṭhānajānanam ekam, pubbenivāsajānanam ekam, sattānam cutūpapātajānanam ekam, āsavakkhayajānanam ekanti. Abhidhamme pana—

"Idha Tathāgato ṭhanañca ṭhānato aṭṭhānañca aṭṭhānato yathābhūtaṁ pajānāti. Yampi Tathāgato ṭhānañca ṭhānato aṭṭhānañca aṭṭhānato yathābhūtaṁ pajānāti, idampi Tathāgatassa Tathāgatabalaṁ hoti, yaṁ balaṁ āgamma Tathāgato āsabhaṁ ṭhānaṁ paṭijānāti, parisāsu sīhanādaṁ nadati, brahmacakkaṁ pavattetī'ti.

Ādinā<sup>1</sup> nayena vitthārato āgatāneva. Atthavaṇṇanāpi nesaṁ Vibhaṅgaṭṭhakathāyañceva<sup>2</sup> Papañcasūdaniyā ca Majjhimaṭṭhakathāya³ sabbākārato vuttā. Sā tattha vuttanayeneva gahetabbā.

Catūhi ca vesārajjehīti ettha sārajjapaṭipakkham vesārajjam, catūsu ṭhānesu vesārajjabhāvam paccavekkhantassa uppannasomanassamayañāṇassetam nāmam. Katamesu catūsu? "Sammāsambuddhassa te paṭijānato ime dhammā anabhisambuddhā"ti-ādīsu codanāvatthūsu. Tatrāyam Pāļi—

"Cattārimāni bhikkhave Tathāgatassa vesārajjāni -pa-. Katamāni cattāri? 'Sammāsambuddhassa te paṭijānato ime dhammā anabhisambuddhā'ti tatra vata maṁ samaṇo vā brāhmaṇo vā devo vā māro vā brahmā vā koci vā lokasmiṁ saha dhammena paṭicodessatīti nimittametaṁ bhikkhave na samanupassāmi. Etamahaṁ bhikkhave nimittaṁ asamanupassanto khemappatto abhayappatto vesārajjappatto viharāmi. 'Khīṇāsavassa te

<sup>1.</sup> Abhi 2. 329 pitthe Ñāṇavibhange.

<sup>3.</sup> Ma-Ţţha 1. 331 piţţhādīsu.

<sup>2.</sup> Abhi-Ttha 2. 380 pitthe.

paṭijānato ime āsavā aparikkhīṇā'ti tatra vata maṁ -pa-. 'Ye kho pana te antarāyikā dhammā vuttā, te paṭisevato nālaṁ antarāyāyā'ti, tatra vata maṁ -pa-. 'Yassa kho pana te atthāya dhammo desito, so na niyyāti takkarassa sammā dukkhakkhayāyā'ti tatra vata maṁ samaṇo vā brāhmaṇo vā -pa- vesārajjappatto viharāmī'ti¹.

Āsabhaṁ ṭhānanti seṭṭhaṭṭhānaṁ uttamaṭṭhānaṁ. Āsabhā vā pubbabuddhā, tesaṁ ṭhānanti attho. Apica gavasatajeṭṭhako usabho, gavasahassajeṭṭhako vasabho, vajasatajeṭṭhako vā usabho, vajasahassajeṭṭhako vasabho, sabbagavaseṭṭho sabbaparissayasaho seto pāsādiko mahābhāravaho asanisatasaddehipi asampakampiyo nisabho, so idha usabhoti adhippeto. Idampi hi tassa pariyāyavacanaṁ. Usabhassa idanti āsabhaṁ. Ṭhānanti catūhi pādehi pathaviṁ uppīṭetvā avaṭṭhānaṁ². Idaṁ pana āsabhaṁ viyāti āsabhaṁ. Yatheva hi nisabhasaṅkhāto usabho usabhabalena samannāgato catūhi pādehi pathaviṁ uppīṭetvā acalaṭṭhānena tiṭṭhati, evaṁ Tathāgatopi dasahi Tathāgatabalehi samannāgato catūhi vesārajjapādehi aṭṭhaparisapathaviṁ uppīṭetvā sadevake loke kenaci paccatthikena paccāmittena akampiyo acalaṭṭhānena tiṭṭhati. Evaṁ tiṭṭhamāno ca taṁ āsabhaṁ ṭhānaṁ paṭijānāti upagacchati na paccakkhāti, attani āropeti. Tena vuttaṁ "āsabhaṁ ṭhānaṁ paṭijānātī"ti.

Parisāsūti "aṭṭha kho imā Sāriputta parisā. Katamā aṭṭha? Khattiyaparisā brāhmaṇaparisā gahapatiparisā samaṇaparisā Cātumahārājikaparisā Tāvatimsaparisā māraparisā brahmaparisā"ti³ imāsu aṭṭhasu parisāsu. Sīhanādam nadatīti seṭṭhanādam abhītanādam nadati, sīhanādasadisam vā nādam nadati. Ayamattho Sīhanādasuttena dīpetabbo. Yathā vā sīho sahanato ceva hananato ca sīhoti vuccati, evam Tathāgato lokadhammānam sahanato parappavādānañca hananato sīhoti vuccati. Evam vuttassa sīhassa nādam sīhanādam. Tattha yathā sīho sīhabalena samannāgato sabbattha visārado vigatalomahamso

<sup>1.</sup> Am 1. 315 pitthe. 2. Acalatthānam (Ma-Ttha 1. 332 pitthe.) 3. Ma 1. 104 pitthe.

sīhanādam nadati, evam Tathāgatasīhopi Tathāgatabalehi samannāgato aṭṭhasu parisāsu visārado vigatalomahamso "iti rūpan"ti-ādinā nayena, nānāvidhadesanāvilāsasampannam sīhanādam nadati. Tena vuttam "parisāsu sīhanādam nadatī"ti.

Brahmacakkam pavattetīti ettha brahmanti seṭṭham uttamam, visuddhassa dhammacakkassetam adhivacanam. Tam pana dhammacakkam duvidham hoti paṭivedhañāṇañca desanāñāṇañca. Tattha paññāpabhāvitam attano ariyaphalāvaham paṭivedhañāṇam, karuṇāpabhāvitam sāvakānam ariyaphalāvaham desanāñāṇam. Tattha paṭivedhañāṇam uppajjamānam uppannanti duvidham. Tam hi abhinikkhamanato paṭṭhāya yāva arahattamaggā uppajjamānam, phalakkhaṇe uppannam nāma. Tusitabhavanato vā yāva Mahābodhipallaṅke arahattamaggā uppajjamānam, phalakkhaṇe uppannam nāma. Dīpaṅkarato vā paṭṭhāya yāva arahattamaggā uppajjamānam, phalakkhaṇe uppannam nāma. Desanāñāṇampi pavattamānam pavattanti duvidham. Tam hi yāva Aññāsi¹koṇḍaññassa sotāpattimaggā pavattamānam, phalakkhaṇe pavattam nāma. Tesu paṭivedhañāṇam lokuttaram, desanāñāṇam lokiyam. Ubhayampi panetam aññehi asādhāraṇam Buddhānamyeva orasañāṇam.

Idāni yaṁ iminā ñāṇena samannāgato sīhanādaṁ nadati, taṁ dassetuṁ iti rūpanti-ādimāha. Tattha iti rūpanti idaṁ rūpaṁ ettakaṁ rūpaṁ, ito uddhaṁ rūpaṁ natthīti ruppanasabhāvañceva bhūtupādāyabhedañca ādiṁ katvā lakkhaṇarasapaccupaṭṭhānapadaṭṭhānavasena anavasesarūpapariggaho vutto. Iti rūpassa samudayoti iminā evaṁ pariggahitassa rūpassa samudayo vutto. Tattha itīti evaṁ samudayo hotīti attho. Tassa vitthāro "avijjāsamudayā rūpasamudayo, taṇhāsamudayā, kammasamudayā², āhārasamudayā rūpasamudayoti nibbattilakkhaṇaṁ passantopi rūpakkhandhassa udayaṁ passatī"ti³ evaṁ veditabbo. Atthaṅgamepi "avijjānirodhā rūpanirodho -pa- vipariṇāmalakkhaṇaṁ passantopi rūpakkhandhassa nirodhaṁ passatī"ti ayaṁ vitthāro.

**Iti vedanā**ti-ādīsupi ayam vedanā ettakā vedanā, ito uddham vedanā natthi, ayam sannā, ime sankhārā, idam vinnāṇam ettakam

viññāṇaṁ, ito uddhaṁ viññāṇaṁ natthīti vedayitasañjānana-abhisaṅkharaṇavijānanasabhāvañceva sukhādirūpasaññādiphassādicakkhuviññāṇādibhedañca ādiṁ katvā lakkhaṇarasapaccupaṭṭhānapadaṭṭhānavasena anavasesavedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇapariggaho vutto. Iti vedanāya samudayoti-ādīhi pana evaṁ pariggahitānaṁ vedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇānaṁ samudayo vutto. Tatrāpi itīti evaṁ samudayo hotīti attho. Tesampi vitthāro "avijjāsamudayā vedanāsamudayo"ti¹ rūpe vuttanayeneva veditabbo. Ayaṁ pana viseso—tīsu khandhesu "āhārasamudayā"ti avatvā "phassasamudayā"ti vattabbaṁ, viññāṇakkhandhe "nāmarūpasamudayā"ti, atthaṅgamapadampi tesaṁyeva vasena yojetabbaṁ. Ayamettha saṅkhepo, vitthārato pana udayabbayavinicchayo sabbākāraparipūro Visuddhimagge vutto.

Imasmim sati idam hotīti ayampi aparo sīhanādo. Tassattho—imasmim avijjādike paccaye sati idam sankhārādikam phalam hoti. Imassuppādā idam uppajjatīti imassa avijjādikassa paccayassa uppādā idam sankhārādikam phalam uppajjati. Imasmim asati idam na hotīti imasmim avijjādike paccaye asati idam sankhārādikam phalam na hoti. Imassa nirodhā idam nirujjhatīti imassa avijjādikassa paccayassa nirodhā idam sankhārādikam phalam nirujjhati. Idāni yathā tam hoti ceva nirujjhati ca, tam vitthārato dassetum yadidam avijjāpaccayā sankhārāti-ādimāha.

Evam svākkhātoti evam pancakkhandhavibhajanādivasena suṭṭhu akkhāto kathito. Dhammoti pancakkhandhapaccayākāradhammo. Uttānoti anikujjito. Vivaṭoti vivaritvā ṭhapito. Pakāsitoti dīpito jotito. Chinnapilotikoti pilotikā vuccati chinnam bhinnam tattha tattha sibbitagaṇṭhitam jiṇṇavattham, tam yassa natthīti aṭṭhahattham navahattham vā ahatasāṭakam nivattho, so chinnapilotiko nāma. Ayampi dhammo tādiso. Na hettha kohanñādivasena chinnabhinnasibbitagaṇṭhitabhāvo atthi. Apica khuddakasāṭakopi pilotikāti vuccati, sā yassa natthi, aṭṭhanavahattho mahāpaṭo atthi, sopi chinnapilotiko, apagatapilotikoti attho. Tādiso ayam dhammo. Yathā hi catuhattham

sāṭakaṁ gahetvā¹ pariggahaṇaṁ karonto puriso ito cito ca añchanto kilamati, evaṁ bāhirakasamaye pabbajitā attano parittakaṁ dhammaṁ "evaṁ sati evaṁ bhavissatī"ti kappetvā kappetvā vaḍḍhentā kilamanti. Yathā pana aṭṭhahatthanavahatthena pariggahaṇaṁ karonto yathāruci pārupati na kilamati, natthi tattha añchitvā vaḍḍhanakiccaṁ, evaṁ imasmimpi dhamme kappetvā kappetvā vibhajanakiccaṁ natthi, tehi tehi kāraṇehi mayāva ayaṁ dhammo suvibhatto suvitthāritoti idampi sandhāya "chinnapilotiko"ti āha. Apica kacavaropi pilotikāti vuccati, imasmiñca sāsane samaṇakacavaraṁ nāma patiṭṭhātuṁ na labhati. Tenevāha—

"Kāraṇḍavaṁ niddhamatha, kasambuṁ apakassatha². Tato palāpe vāhetha, assamaṇe samaṇamānine.

Niddhamitvāna pāpicche, pāpa-ācāragocare. Suddhā suddhehi samvāsam, kappayavho patissatā. Tato samaggā nipakā, dukkhassantam karissathā"ti<sup>3</sup>.

Iti samaṇakacavarassa chinnattāpi ayaṁ dhammo chinnapilotiko nāma hoti.

Alamevāti yuttameva. Saddhāpabbajitenāti saddhāya pabbajitena. Kulaputtenāti dve kulaputtā ācārakulaputto jātikulaputto ca. Tattha yo yato kutoci kulā pabbajitvā sīlādayo pañca dhammakkhandhe pūreti, ayam ācārakulaputto nāma. Yo pana Yasakulaputtādayo viya jātisampannakulā pabbajito, ayam jātikulaputto nāma. Tesu idha ācārakulaputto adhippeto. Sace pana jātikulaputto ācāravā hoti, ayam uttamoyeva. Evarūpena kulaputtena. Vīriyam ārabhitunti caturangasamannāgatam vīriyam kātum. Idānissa caturangam dassento kāmam taco cāti-ādimāha. Ettha hi taco ekam angam, nhāru ekam, aṭṭhi ekam, mamsalohitam ekanti. Idanca pana caturangasamannāgatam vīriyam adhiṭṭhahantena navasu ṭhānesu samādhātabbam purebhatte pacchābhatte purimayāme majjhimayāme pacchimayāme gamane ṭhāne nisajjāya sayaneti.

Dukkham bhikkhave kusīto viharatīti imasmim sāsane yo kusīto puggalo, so dukkham viharati. Bāhirasamaye pana yo kusīto, so sukham viharati. Vokiṇṇoti missībhūto. Sadatthanti sobhanam vā attham sakam vā attham, ubhayenāpi arahattameva adhippetam. Parihāpetīti hāpeti na pāpuṇāti. Kusītapuggalassa hi cha dvārāni aguttāni¹ honti, tīṇi kammāni aparisuddhāni, ājīvaṭṭhamakam sīlam apariyodātam, bhinnājīvo kulūpako hoti. So sabrahmacārīnam akkhimhi patitarajam viya upaghātakaro hutvā dukkham viharati, pīṭhamaddano² ceva hoti laṇḍapūrako ca³, Satthu ajjhāsayam gahetum na sakkoti, dullabham khaṇam virādheti, tena bhutto raṭṭhapiṇḍopi na mahapphalo hoti.

Āraddhavīriyo ca kho bhikkhaveti āraddhavīriyo puggalo imasmimyeva sāsane sukham viharati. Bāhirasamaye pana yo āraddhavīriyo, so dukkham viharati. Pavivittoti vivitto viyutto hutvā. Sadattham paripūretīti Arahattam pāpuṇāti. Āraddhavīriyassa hi cha dvārāni suguttāni honti, tīṇi kammāni parisuddhāni, ājīvaṭṭhamakam sīlam pariyodātam, sabrahmacārīnam akkhimhi susītalañjanam viya dhātugatacandanam viya ca manāpo hutvā sukham viharati, Satthu ajjhāsayam gahetum sakkoti. Satthā hi—

Ciram jīva mahāvīra, kappam tittha mahāmunī"ti<sup>5</sup>—

Evam Gotamiyā vandito "na kho Gotami Tathāgatā evam vanditabbā"ti paṭikkhipitvā tāya yācito vanditabbākāram ācikkhanto evamāha—

Āraddhavīriye pahitatte, niccam daļhaparakkame. Samagge sāvake passa, esā Buddhāna vandanā"ti<sup>5</sup>.

Evam āraddhavīriyo Satthu ajjhāsayam gahetum sakkoti, dullatam khaṇam na virādheti. Tassa hi Buddhuppādo dhammadesanā samghasuppaṭipatti saphalā hoti sa-udrayā, raṭṭhapiṇḍopi tena bhutto mahapphalo hoti.

<sup>1.</sup> Aguttāni arakkhitāni (Sī)

<sup>3.</sup> Leḍḍupātano ca (Sī), laṇḍasādano ca (Syā)

<sup>5.</sup> Khu 4. 212 pitthe Therī-apadāne.

<sup>2.</sup> Sivamaddano (Sī)

<sup>4.</sup> Bāhugatacandanam (Sī)

Hīnena aggassāti hīnāya saddhāya hīnena vīriyena hīnāya satiyā hīnena samādhinā hīnāya paññāya aggasaṅkhātassa arahattassa patti nāma na hoti. Aggena ca khoti aggehi saddhādīhi aggassa arahattassa patti hoti. Maṇḍapeyyanti pasannaṭṭhena maṇḍaṁ, pātabbaṭṭhena peyyaṁ. Yaṁ hi pivitvā antaravīthiyaṁ patito visaññī attano sāṭakādīnampi assāmiko hoti, taṁ pasannampi na pātabbaṁ, mayhaṁ pana sāsanaṁ evaṁ pasannañca pātabbañcāti dassento "mandapeyyan"ti āha.

Tattha tividho mando desanāmando patiggahamando brahmacariyamandoti. Katamo desanāmando? Catunnam ariyasaccānam ācikkhanā desanā paññāpanā patthapanā vivaranā vibhajanā uttānīkammam, catunnam satipatthananam -pa- ariyassa atthangikassa maggassa acikkhana -pa- uttānīkammam, ayam **desanāmando**. Katamo patiggahamando? Bhikkhū bhikkhuniyo upāsakā upāsikāyo devā manussā ye vā panaññepi keci viññātāro, ayam patiggahamando. Katamo brahmacariyamando? Ayameva ariyo atthangiko maggo, seyyathidam? Sammāditthi -pasammāsamādhi, ayam **brahmacariyamando**. Apica adhimokkhamando saddhindriyam, assaddhiyam kasato, assaddhiyam kasatam chaddetvā saddhindriyassa adhimokkhamandam pivatīti mandapeyyanti-ādināpi<sup>1</sup> nayenettha attho veditabbo. Satthā sammukhībhūtoti idamettha kāranavacanam. Yasmā Satthā sammukhībhūto, tasmā vīriyasampayogam katvā pivatha etam mandam. Bāhirakam hi bhesajjamandampi vejjassa asammukhā pivantānam pamānam vā uggamanam vā niggamanam vā na jānāmāti āsankā hoti, vejjasammukhā pana "vejjo jānissatī"ti nirāsankā pivanti, evameva amhākam Dhammassāmi Satthā sammukhībhūtoti vīriyam katvā pivathāti mandapāne nesam nivojento tasmātiha bhikkhaveti-ādimāha. Tattha **saphalā**ti sānisamsā. **Sa-udrayā**ti savaddhi. Idāni niyojanānurūpam sikkhitabbatam niddisanto attattham vā hi bhikkhaveti-ādimāha. Tattha attatthanti attano atthabhūtam arahattam. Appamādena sampādetunti appamādena sabbakiccāni kātum. **Paratthan**ti paccayadāyakānam mahapphalānisamsam. Sesam sabbattha uttānamevāti. . Dutiyam.

### 3. Upanisasuttavaņņanā

23. Tatiye "jānato ahan"ti-ādīsu **jānato**ti jānantassa. **Passato**ti passantassa. Dvepi padāni ekatthāni, byañjanameva nānam. Evam santepi "jānato"ti ñāṇalakkhaṇam upādāya puggalam niddisati. Jānanalakkhaṇam hi ñāṇam. "Passato"ti ñāṇappabhāvam upādāya. Passanappabhāvam hi ñāṇam, ñāṇasamaṅgīpuggalo cakkhumā viya cakkhunā rūpāni, ñāṇena vivaṭe dhamme passati. **Āsavānam khayan**ti ettha āsavānam pahānam asamuppādo khīṇākāro natthibhāvoti ayampi āsavakkhayoti vuccati, bhaṅgopi maggaphalanibbānānipi. "Āsavānam khayā anāsavam cetovimuttin"ti-ādīsu¹ hi khīṇākāro āsavakkhayoti vuccati. "Yo āsavānam khayo vayo bhedo paribhedo aniccatā antaradhānan"ti² ettha bhaṅgo.

Sekkhassa sikkhamānassa, ujumaggānusārino. Khayasmim paṭhamam ñāṇam, tato aññā anantarā"ti<sup>3</sup>—

Ettha maggo. So hi āsave khepento vūpasamento uppajjati, tasmā āsavānam khayoti vutto. "Āsavānam khayā samaņo hotī"ti ettha phalam. Tam hi āsavānam khīņante uppajjati, tasmā āsavānam khayoti vuttam.

"Āsavātassa vaḍḍhanti, ārā so āsavakkhayā"ti4—

Ettha nibbānam. Tam hi āgamma āsavā khīyanti, tasmā āsavānam khayoti vuttam. Idha pana maggaphalāni adhippetāni. **No ajānato no apassato**ti yo pana na jānāti na passati, tassa no vadāmīti attho. Ete na ye ajānato apassatopi samsārādīhiyeva suddhim vadanti, te paṭikkhittā honti. Purimena padadvayena upāyo vutto, iminā anupāyam patisedheti.

Idāni yam jānato āsavānam khayo hoti, tam dassetukāmo **kiñca bhikkhave jānato**ti puccham ārabhi. Tattha jānanā bahuvidhā. Dabbajātiko<sup>5</sup> eva hi koci bhikkhu chattam kātum jānāti, koci cīvarādīnam añnataram, tassa īdisāni kammāni vattasīse ṭhatvā karontassa

<sup>1.</sup> Ma 1. 353; Abhi 2. 358 pitthesu.

<sup>2.</sup> Abhi 2. 199 pitthe, atthato samānam.

<sup>3.</sup> Khu 1. 231 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 50 pitthe Dhammapade.

<sup>5.</sup> Sippajātiko (Ka)

sā jānanā saggamaggaphalānam¹ padaṭṭhānam na hotīti na vattabbam. Yo pana sāsane pabbajitvā vejjakammādīni kātum jānāti, tassevam jānato āsavā vaḍḍhantiyeva. Tasmā yam jānato passato ca āsavānam khayo hoti, tadeva dassento iti rūpanti-ādimāha. Evam kho bhikkhave jānatoti evam pañcannam khandhānam udayabbayam jānantassa. Āsavānam khayo hotīti āsavānam khayante jātattā "āsavānam khayo"ti laddhanāmam arahattam hoti.

Evam arahattanikūţena desanam niţţhapetvā idāni khīṇāsavassa āgamanīyam pubbabhāgapaṭipadam dassetum yampissa tam bhikkhavetiādimāha. Tattha khayasmim khayeñāṇanti āsavakkhayasankhāte arahattaphale paṭiladdhe sati paccavekkhaṇañāṇam. Tam hi arahattaphalasankhāte khayasmim paṭhamavāram uppanne pacchā uppannattā khayeñāṇanti vuccati. Sa-upanisanti sakāraṇam sappaccayam. Vimuttīti arahattaphalavimutti. Sā hissa upanissayapaccayena paccayo hoti. Evam ito paresupi labbhamānavasena paccayabhāvo veditabbo.

Virāgoti maggo. So hi kilese virājento<sup>2</sup> khepento uppanno, tasmā virāgoti vuccati. **Nibbidā**ti nibbidāñānam. Etena balavavipassanam dasseti. Balavavipassanāti bhayatūpatthāne ñānam ādīnavānupassane ñānam muñcitukamyatāñānam sankhārupekkhāñānanti catunnam ñānānam adhivacanam. Yathabhutananadassananti yathasabhavajananasankhatam dassanam. Etena tarunavipassanam dasseti. Tarunavipassanā hi balavavipassanāva paccayo hoti. **Tarunavipassanā**ti saṅkhāraparicchede ñānam kankhāvitarane ñānam sammasane ñānam maggāmagge ñānanti catunnam ñānānam adhivacanam. Samādhīti pādakajjhānasamādhi. So hi tarunavipassanāya paccayo hoti. Sukhanti appanāya pubbabhāgasukham. Tam hi pādakajjhānassa paccayo hoti. **Passaddhī**ti darathapatippassaddhi. Sā hi appanāpubbabhāgassa sukhassa paccayo hoti. **Pītī**ti balavapīti. Sā hi darathapatippassaddhiyā paccayo hoti. **Pāmojjan**ti dubbalapīti. Sā hi balavapītiyā paccayo hoti. **Saddhā**ti aparāparam uppajjanasaddhā. Sā hi dubbalapītiyā paccayo hoti. Dukkhanti vattadukkham. Tam hi aparāparasaddhāya paccayo hoti. Jātīti savikārā

khandhajāti. Sā hi vaṭṭadukkhassa paccayo hoti. **Bhavo**ti kammabhavo. (So hi savikārāya jātiyā paccayo hoti.)¹ Etenupāyena sesapadānipi veditabbāni.

Thullaphusitaketi mahāphusitake. Pabbatakandarapadarasākhāti ettha kandaram nāma 'kan'tiladdhanāmena udakena dārito udakabhinno pabbatapadeso, yo "nitambo"tipi "nadīkuñcho"tipi vuccati. Padaram nāma aṭṭhamāse² deve avassante phalito bhūmippadeso. Sākhāti kusumbhagāminiyo khuddakamātikāyo. Kusobbhāti khuddaka-āvāṭā. Mahāsobbhāti mahā-āvāṭā. Kunnadiyoti khuddakanadiyo. Mahānadiyoti Gaṅgāyamunādikā mahāsaritā. Evameva kho bhikkhave avijjūpanisā saṅkhārāti-ādīsu avijjā pabbatoti daṭṭhabbā, abhisaṅkhārā meghoti, viññāṇādivaṭṭaṁ kandarādayoti, vimutti sāgaroti.

Yathā pabbatamatthake devo vassitvā pabbatakandarādīni pūrento anupubbena mahāsamuddam sāgaram pūreti, evam avijjāpabbatamatthake tāva abhisankhārameghassa vassanam veditabbam. Assutavā hi bālaputhujjano avijjāya aññānī hutvā tanhāya abhilāsam katvā kusalākusalakammam āyūhati, tam kusalākusalakammam patisandhiviññānassa paccayo hoti, patisandhiviññānādīni nāmarūpādīnam. Iti pabbatamatthake vutthadevassa kandarādayo pūretvā mahāsamuddam āhacca thitakālo viya avijjāpabbatamatthake vutthassa abhisankhārameghassa paramparapaccayatāya anupubbena viññanādivattam<sup>3</sup> pūretvā thitakālo. Buddhavacanam pana Pāliyam agahitampi "idha Tathāgato loke uppajjati, agārasmā anagāriyam pabbajatī"ti imāya Pāliyā vasena gahitamevāti veditabbam. Yā hi tassa kulagehe nibbatti, sā kammabhavapaccayā savikārā jāti nāma. So Buddhānam<sup>4</sup> vā Buddhasāvakānam vā sammukhībhāvam āgamma vattadosadīpakam lakkhanāhatam dhammakatham sutvā vattavasena pīlito hoti, evamassa savikārā khandhajāti vattadukkhasa paccayo hoti. So vattadukkhena pīlito aparāparam saddham janetvā agārasmā anagāriyam pabbajati, evamassa vattadukkham aparaparasaddhaya paccayo hoti. So pabbajjāmatteneva asantuttho ūnapañcavassakāle

<sup>1. ( )</sup> Syā-Ka-potthakesu natthi.

<sup>3.</sup> Viññāṇādikandaravaṭṭaṁ (Sī)

<sup>2.</sup> Aḍḍhamāse (Syā)

<sup>4.</sup> Pubbabuddhānaṁ (Syā), sutabuddhānaṁ (Ka)

nissayam gahetvā vattapaṭipattim pūrento dvemātikā paguṇam katvā kammākammam uggahetvā yāva arahattā nijjaṭam katvā kammaṭṭhānam gahetvā araññe vasanto pathavīkasiṇādīsu kammam ārabhati, tassa kammaṭṭhānam nissāya dubbalapīti uppajjati. Tadassa saddhūpanisam pāmojjam, tam balavapītiyā paccayo hoti. Balavapīti darathapaṭippassaddhiyā, sā appanāpubbabhāgasukhassa, tam sukham pādakajjhānasamādhissa. So samādhinā cittakallatam janetvā taruṇavipassanāya kammam karoti. Iccassa pādakajjhānasamādhi taruṇavipassanāya paccayo hoti, taruṇavipassanā balavavipassanāya, balavavipassanā maggassa, maggo phalavimuttiyā, phalavimutti paccavekkhaṇañāṇassāti. Evam devassa anupubbena sāgaram pūretvā ṭhitakālo viya khīṇāsavassa vimuttisāgaram pūretvā ṭhitakālo veditabboti. . Tatiyam.

### 4. Aññatitthiyasuttavannanā

24. Catutthe pāvisīti pavittho. So ca na tāva pavittho, "pavisissāmī"ti nikkhantattā pana evam vutto. Yathā kim? Yathā "gāmam gamissāmī"ti nikkhantapuriso tam gamam appattopi "kaham itthannamo"ti vutte "gamam gato"ti vuccati, evam. **Atippago**ti tadā kira therassa atippagoyeva nikkhantadivaso ahosi, atippagoyeva nikkhantabhikkhū bodhiyangane cetiyangane nivāsanapārupanatthāneti imesu thānesu yāva bhikkhācāravelā hoti, tāva papañcam karonti. Therassa pana "yāva bhikkhācāravelā hoti, tāva paribbājakehi saddhim ekadvekathāvāre karissāmī"ti cintayato yamnunahanti etadahosi. Paribbajakanam aramoti so kira aramo dakkhinadvārassa ca Veluvanassa ca antarā ahosi. **Idhā**ti imesu catūsu vādesu. Kimvādī kimakkhāyīti kim vadati kim ācikkhati, kim ettha samanassa Gotamassa dassananti pucchanti. Dhammassa cānudhammam byākareyyāmāti bhotā Gotamena yam vuttam kāranam, tassa anukāranam katheyyāma. **Sahadhammiko vādānupāto**ti parehi vuttakāraņena sakāraņo hutvā samanassa Gotamassa vādānupāto vādappavatti viññūhi garahitabbam kāraṇam koci appamattakopi katham nāgaccheyya. Idam vuttam hoti katham sabbākārenapi samanassa Gotamassa vāde gārayham kāranam na bhaveyyāti.

Iti vadanti phassapaccayā dukkhanti evam vadantoti attho. Tatrāti tesu catūsu vādesu. Te vata aññatra phassāti idam "tadapi phassapaccayā"ti paṭiññāya sādhakavacanam. Yasmā hi na vinā phassena dukkhapaṭisamvedanā atthi, tasmā jānitabbametam yathā "tadapi phassapaccayā"ti ayamettha adhippāyo.

Sādhu sādhu Ānandāti ayam sādhukāro Sāriputtattherassa dinno, Ānandattherena pana saddhim Bhagavā āmantesi<sup>1</sup>. Ekamidāhanti ettha idhāti nipātamattam, ekam samayanti attho. Idam vacanam "na kevalam Sāriputtova Rājagaham paviṭṭho, ahampi pāvisim. Na kevalanca tassevāyam vitakko uppanno, mayhampi uppajji. Na kevalanca tasseva sā titthiyehi saddhim kathā jātā, mayhampi jātapubbā"ti dassanattham vuttam.

Acchariyam abbhutanti ubhayampetam vimhayadīpanameva. Vacanattho panettha accharam paharitum yuttanti acchariyam. Abhūtapubbam bhūtanti abbhutam. Ekena padenāti "phassapaccayā dukkhan"ti iminā ekena padena. Etena hi sabbavādānam paṭikkhepattho vutto. Esevatthoti esoyeva phassapaccayā dukkhanti paṭiccasamuppādattho. Taññevettha paṭibhātūti taññevettha upaṭṭhātu. Idāni thero jarāmaraṇādikāya paṭiccasamuppādakathāya tam atthagambhīrañceva gambhīrāvabhāsañca karonto sace mam bhanteti-ādim vatvā yammūlakā kathā uppannā, tadeva padam gahetvā vivaṭṭam dassento channamtvevāti-ādimāha. Sesam uttānamevāti. . Catuttham.

## 5. Bhūmijasuttavannanā

25-26. Pañcame **Bhūmijo**ti tassa therassa nāmam. Sesamidhāpi purimasutte vuttanayeneva veditabbam. Ayam pana viseso—yasmā idam sukhadukkham na kevalam phassapaccayā uppajjati, kāyenapi kariyamānam karīyati, vācāyapi manasāpi, attanāpi kariyamānam karīyati, parenapi kariyamānam karīyati, sampajānenapi kariyamānam karīyati, asampajānenapi, tasmā tassa aparampi paccayavisesam dassetum **kāye vā hānanda satī**ti-ādimāha. **Kāyasancetanāhetū**ti kāyadvāre uppannacetanāhetu. Vacīsancetanāmanosancetanāsupi eseva nayo. Ettha ca kāyadvāre

kāmāvacarakusalākusalavasena vīsati cetanā labbhanti, tathā vacīdvāre. Manodvāre navahi rūpārūpacetanāhi saddhim ekūnatimsāti tīsu dvāresu ekūnasattati cetanā honti, tappaccayam vipākasukhadukkham dassitam. Avijjāpaccayā cāti idam tāpi cetanā avijjāpaccayā hontīti dassanattham vuttam. Yasmā pana tam yathāvuttacetanābhedam kāyasankhāranceva vacīsankhāranca manosankhāranca parehi anussāhito sāmam asankhārikacittena karoti, parehi kāriyamāno sasankhārikacittenāpi karoti, "idam nāma kammam karoti, tassa evarūpo nāma vipāko bhavissatī"ti evam kammanca vipākanca jānantopi karoti, mātāpitūsu cetiyavandanādīni karontesu anukarontā dārakā viya kevalam kammameva jānanto "imassa pana kammassa ayam vipāko"ti vipākam ajānantopi karoti, tasmā tam dassetum sāmam vā tam Ānanda kāyasankhāram abhisankharotīti-ādi vuttam.

Imesu Ānanda dhammesūti ye ime "sāmaṁ vā taṁ Ānanda kāyasaṅkhāran"ti-ādīsu catūsu ṭhānesu vuttā chasattati dvesatā cetanādhammā, imesu dhammesu avijjā upanissayakoṭiyā anupatitā. Sabbepi hi te "avijjāpaccayā saṅkhārā"ti ettheva saṅgahaṁ gacchanti. Idāni vivaṭṭaṁ dassento avijjāya tvevāti-ādimāha. So kāyo na hotīti yasmiṁ kāye sati kāyasañcetanāpaccayaṁ ajjhattaṁ sukhadukkhaṁ uppajjati, so kāyo na hotī. Vācāmanesupi eseva nayo. Apica kāyoti cetanākāyo, vācāpi cetanāvācā, manopi kammamanoyeva. Dvārakāyo vā kāyo. Vācāmanesupi eseva nayo. Khīṇāsavo cetiyaṁ vandati, dhammaṁ bhaṇati, kammaṭṭhānaṁ manasi karoti, kathamassa kāyādayo na hontīti?¹ Avipākattā. Khīṇāsavena hi kataṁ kammaṁ neva kusalaṁ hoti nākusalaṁ, avipākaṁ hutvā kiriyāmatte tiṭṭhati, tenassa te kāyādayo na hontīti vuttaṁ.

Khettam tam na hotīti-ādīsupi viruhanaṭṭhena tam khettam na hoti, patiṭṭhānaṭṭhena vatthu na hoti, paccayaṭṭhena āyatanam na hoti, kāraṇaṭṭhena adhikaraṇam na hoti. Sancetanāmūlakam hi ajjhattam

sukhadukkham uppajjeyya, sā sañcetanā etesam viruhanādīnam atthānam¹ abhāvena tassa sukhadukkhassa neva khettam, na vatthu, na āyatanam, na adhikaraṇam hotīti. Imasmim sutte vedanādīsu² sukhadukkhameva kathitam, tañca kho vipākamevāti. . Pañcamam.

Chaṭṭhaṁ upavāṇasuttaṁ uttānameva. Ettha pana vaṭṭadukkhameva kathitanti. . Chaṭṭhaṁ.

### 7. Paccayasuttavannanā

27-28. Sattame paṭipāṭiyā vuttesu pariyosānapadaṁ gahetvā katamañca bhikkhave jarāmaraṇanti-ādi vuttaṁ. Evaṁ paccayaṁ pajānātīti evaṁ dukkhasaccavasena paccayaṁ jānāti. Paccayasamudayādayopi samudayasaccādīnaṁyeva vasena veditabbā. Diṭṭhisampannoti maggadiṭṭhiyā sampanno. Dassanasampannoti tasseva vevacanaṁ. Āgato imaṁ saddhammanti maggasaddhammaṁ āgato. Passatīti maggasaddhammameva passati. Sekkhena ñāṇenāti maggañāṇeneva. Sekkhāya vijjāyāti maggavijjāya eva. Dhammasotaṁ samāpannoti maggasaṅkhātameva dhammasotaṁ samāpanno. Ariyoti puthujjanabhūmiṁ atikkanto. Nibbedhikapaññoti nibbedhikapaññāya samannāgato. Amatadvāraṁ āhacca tiṭṭhatīti amataṁ nāma nibbānaṁ, tassa dvāraṁ ariyamaggaṁ āhacca tiṭṭhatīti. Atthamaṁ uttānameva. . Sattama-atthamāni.

### 9. Samaņabrāhmaņasuttavaņņanā

29-30. Navamam akkharabhāṇakānam bhikkhūnam ajjhāsayena vuttam. Te hi **parī**ti upasaggam pakkhipitvā vuccamāne paṭivijjhitum sakkonti. . Navamam.

Dasame sabbam uttānameva. Imesu dvīsu suttesu catusaccapaṭivedhova kathito. . Dasamam.

# Dasabalavaggo tatiyo.

# 4. Kaļārakhattiyavagga

#### 1. Bhūtasuttavannanā

31. Kaļārakhattiyavaggassa paṭhame **Ajitapañhe**ti Ajitamāṇavena pucchitapañhe. **Saṅkhātadhammāse**ti saṅkhātadhammā vuccanti ñātadhammā tulitadhammā tīritadhammā. **Sekkhā**ti satta sekkhā. **Puthū**ti teyeva satta jane sandhāya puthūti vuttam. **Idhā**ti imasmim sāsane. **Nipako**ti nepakkam vuccati paññā, tāya samannāgatattā nipako¹, tvam paṇḍito pabrūhīti yācati. **Iriyan**ti vuttim ācāram gocaram vihāram paṭipattim. **Mārisā**ti Bhagavantam ālapati. Sekkhānañca saṅkhātadhammānañca khīṇāsavānañca paṭipattim mayā pucchito paṇḍita mārisa mayham kathehīti ayamettha saṅkhepattho.

Tuṇhī ahosīti kasmā yāva tatiyam puṭṭho tuṇhī ahosi, kim pañhe kaṅkhati, udāhu ajjhāsayeti. Ajjhāsaye kaṅkhati, no pañhe. Evam kirassa ahosi "Satthā mam sekkhāsekkhānam āgamanīyapaṭipadam kathāpetukāmo, sā ca khandhavasena dhātuvasena āyatanavasena paccayākāravasenāti bahūhi kāraṇehi sakkā kathetum, katham kathento nu kho Satthu ajjhāsayam gahetvā kathetum sakkhissāmī"ti. Atha Satthā cintesi "thapetvā mam añño pattam ādāya caranto sāvako nāma paññāya Sāriputtasamo natthi, ayampi mayā pañham puṭṭho yāva tatiyam tuṇhī eva, pañhe nu kho kaṅkhati, udāhu ajjhāsaye"ti. Atha "ajjhāsaye"ti ñatvā pañhakathanatthāya nayam dadamāno bhūtamidanti Sāriputta passasīti āha.

Tattha **bhūtan**ti jātam nibbattam, khandhapañcakassetam nāmam. Iti Satthā "pañcakkhandhavasena Sāriputta imam pañham kathehī"ti therassa nayam deti. Sahanayadānena pana therassa tīre ṭhitapurisassa vivaṭo ekaṅgaṇo mahāsamuddo viya nayasatena nayasahassena pañhabyākaraṇam upaṭṭhāsi. Atha nam byākaronto **bhūtamidanti bhante**ti-ādimāha. Tattha **bhūtamidan**ti idam nibbattam khandhapañcakam. **Sammappaññāya passatī**ti saha vipassanāya maggapaññāya sammā passati. **Paṭipanno hotī**ti sīlato paṭṭhāya yāva arahattamaggā

<sup>1.</sup> Samannāgato nipako (Syā), samannāgatam Tathāgatam nipako (Ka)

nibbidādīnam atthāya paṭipanno hoti. **Tadāhārasambhavan**ti idam kasmā ārabhi? Etam khandhapañcakam āhāram paṭicca ṭhitam, tasmā tam āhārasambhavam nāma katvā dassetum idam ārabhi. Iti imināpi pariyāyena sekkhapaṭipadā kathitā hoti. **Tadāhāranirodhā**ti tesam āhārānam nirodhena. Idam kasmā ārabhi? Tam hi khandhapañcakam āhāranirodhā nirujjhati, tasmā tam āhāranirodhasambhavam nāma katvā dassetum idam ārabhi. Iti imināpi pariyāyena sekkhasseva paṭipadā kathitā. **Nibbidā**ti-ādīni sabbāni kāraṇavacanānīti veditabbāni. **Anupādā vimutto**ti catūhi upādānehi kañci dhammam agahetvā vimutto. **Sādhu sādhū**ti iminā therassa byākaraṇam sampahamsetvā sayampi tatheva byākaronto puna "bhūtamidan"ti-ādimāhāti. . Paṭhamam.

#### 2. Kalārasuttavannanā

32. Dutiye **Kaļārakhattiyo**ti tassa therassa nāmam. Dantā panassa kaļārā visamasanthānā, tasmā "Kaļāro"ti vuccati. **Hīnāyāvatto**ti hīnassa gihibhāvassa atthāya nivatto. **Assāsamalatthā**ti assāsam avassayam patitham na hi nūna¹ alattha, tayo magge tīņi ca phalāni nūna nālatthāti dīpeti. Yadi hi tāni labheyya, na sikkham paccakkhāya hīnāyāvatteyyāti ayam therassa adhippāyo. **Na khvāham āvuso**ti aham kho āvuso "assāsam patto, na patto"ti na kankhāmi. Therassa hi sāvakapāramīnāṇam avassayo, tasmā so na kankhati. **Āyatim panāvuso**ti iminā "āyatim paṭisandhi tumhākam ugghāṭitā, na ugghāṭitā"ti arahattappattim pucchati. **Na khvāham āvuso vicikicchāmī**ti iminā thero tattha vicikicchābhāvam dīpeti.

Yena Bhagavā tenupasankamīti "imam sutakāraṇam Bhagavato ārocessāmī"ti upasankami. Aññā byākatāti arahattam byākatam. Khīṇā jātīti na therena evam byākatā, ayam pana thero tuṭṭho pasanno evam padabyañjanāni āropetvā āha. Aññataram bhikkhum āmantesīti tam sutvā Satthā cintesi "Sāriputto dhīro gambhīro, na so kenaci kāraṇena evam byākarissati, samkhittena pana pañho

byākato bhavissati, pakkosāpetvā nam pañham byākarāpessāmī"ti aññataram bhikkhum āmantesi.

Sace taṁ Sāriputtāti idaṁ Bhagavā "na esa attano dhammatāya aññaṁ byākarissati, pañhametaṁ pucchissāmi, taṁ kathentova aññaṁ byākarissatī"ti aññaṁ byākarāpetuṁ evaṁ pucchi. Yaṁnidānāvuso jātīti āvuso ayaṁ jāti nāma yaṁpaccayā, tassa paccayassa khayā khīṇasmiṁ jātiyā paccaye jātisaṅkhātaṁ phalaṁ khīṇanti viditaṁ. Idhāpi ca thero pañhe akaṅkhitvā ajjhāsaye kaṅkhati. Evaṁ kirassa ahosi "aññā nāma taṇhā khīṇā, upādānaṁ khīṇaṁ, bhavo khīṇo, paccayo khīṇo, kilesā khīṇāti-ādīhi bahūhi kāraṇehi sakkā byākātuṁ, kathaṁ kathento pana Satthu ajjhāsayaṁ gahetuṁ sakkhissāmī"ti.

Kiñcāpi evam ajjhāsaye kankhati, pañham pana aṭṭhapetvāva paccayākāravasena byākāsi. Satthāpi paccayākāravaseneva byākarāpetukāmo, tasmā esa byākarontova ajjhāsayam gaṇhi. Tāvadeva "gahito me Satthu ajjhāsayo"ti aññāsi. Athassa nayasatena nayasahassena pañhabyākaraṇam upaṭṭhāsi. Yasmā pana Bhagavā uttari pañham pucchati, tasmā tena tam¹ byākaraṇam anumoditanti veditabbam.

Kathaṁ jānato pana teti idaṁ kasmā ārabhi? Savisaye sīhanādaṁ nadāpetuṁ. Thero kira sūkaranikhātaleṇadvāre Dīghanakhaparibbājakassa Vedanāpariggahasutte kathiyamāne tālavaṇṭaṁ gahetvā Satthāraṁ bījayamāno² ṭhito tisso vedanā pariggahetvā sāvakapāramīñāṇaṁ adhigato, ayamassa savisayo. Imasmiṁ savisaye ṭhito sīhanādaṁ nadissatīti naṁ sandhāya Satthā idaṁ pañhaṁ pucchi. Aniccāti hutvā abhāvaṭṭhena aniccā. Yadaniccaṁ taṁ dukkhanti ettha kiñcāpi sukhā vedanā ṭhitisukhā vipariṇāmadukkhā, dukkhā vedanā ṭhitidukkhā vipariṇāmasukhā, adukkhamasukhā ñāṇasukhā aññāṇadukkhā, vipariṇāmakoṭiyā pana sabbāva dukkhā nāma jātā. Viditanti yasmā evaṁ vedanāttayaṁ dukkhanti viditaṁ, tasmā yā³ tattha taṇhā, sā na upaṭṭhāsīti dasseti.

Sādhu sādhūti therassa vedanāparicchedajānane sampahamsanam. Thero hi vedanā ekāti vā dve tisso catassoti vā avuttepi vuttanayena tāsam tissoti paricchedam aññāsi, tena tam Bhagavā sampahamsanto evamāha. Dukkhasminti idam Bhagavā iminā adhippāyena āha "Sāriputta yam tayā 'iminā kāraņena vedanāsu taṇhā na upaṭṭhāsī'ti byākatam, tam subyākatam. 'Tisso vedanā'ti vibhajantena pana te atippapañco kato, tam 'dukkhasmin'ti byākarontenapi hi te subyākatameva bhaveyya. Yamkiñci vedayitam, tam dukkhanti ñātamattepi hi vedanāsu tanhā na titthati".

Katham vimokkhāti katarā vimokkhā, katarena vimokkhena tayā aññā byākatāti attho. **Ajjhattaṁ vimokkhā**ti<sup>1</sup> ajjhattavimokkhena, ajjhattasankhāre pariggahetvā patta-arahattenāti attho. Tattha catukkam veditabbam—ajjhattam abhiniveso ajjhattam vutthanam, ajjhattam abhiniveso bahiddhā vutthānam, bahiddhā abhiniveso bahiddhā vutthānam, bahiddhā abhiniveso ajjhattam vutthānanti. Ajjhattam hi abhinivesitvā bahiddhādhammāpi datthabbāyeva, bahiddhā abhinivesitvā ajjhattadhammāpi. Tasmā koci bhikkhu ajjhattam sankhāresu ñānam otāretvā te vavatthapetvā bahiddhā otāreti, bahiddhāpi pariggahetvā puna ajjhattam otāreti, tassa ajjhattasankhāre sammasanakāle maggavutthānam hoti. Iti ajjhattam abhiniveso ajjhattam vutthanam nama. Koci ajjhattam sankhāresu ñānam otāretvā te vavatthapetvā bahiddhā otāreti, tassa bahiddhā sankhāre sammasanakāle maggavutthānam hoti. Iti ajjhattam abhiniveso bahiddhā vutthānam nāma. Koci bahiddhā sankhāresu ñānam otāretvā te vavatthapetvā ajjhattam otāreti, ajjhattampi pariggahetvā puna bahiddhā otāreti, tassa bahiddhā sankhāre sammasanakāle maggavutthānam hoti. Iti bahiddhā abhiniveso bahiddhā vutthānam nāma. Koci bahiddhā sankhāresu ñānam otāretvā te vavatthapetvā ajjhattam otāreti, tassa ajjhattasankhāre sammasanakāle maggavutthānam hoti. Iti bahiddhā abhiniveso ajjhattam vutthānam nāma. Tatra thero "ajjhattasankhāre pariggahetvā tesam vavatthānakāle maggavutthānena arahattam pattosmī"ti dassento ajihattam vimokkhā khvāham āvusoti āha.

Sabbupādānakkhayāti sabbesam catunnampi upādānānam khayena. Tathā sato viharāmīti tenākārena satiyā samannāgato viharāmi. Yathā satam viharantanti yenākārena mam satiyā samannāgatam viharantam. Āsavā nānussavantīti cakkhuto rūpe savanti āsavanti sandanti pavattantīti evam chahi dvārehi chasu ārammaņesu savanadhammā kāmāsavādayo āsavā nānussavanti nānuppavaḍḍhanti, yathā me na uppajjantīti attho. Attānañca nāvajānāmīti attānañca na avajānāmi. Iminā omānapahānam¹ kathitam. Evam hi sati pajānanā pasannā² hoti.

Samaņenāti Buddhasamaņena. Tesvāhaṁ na kaṅkhāmīti tesu ahaṁ "kataro kāmāsavo, kataro bhavāsavo, kataro diṭṭhāsavo, kataro avijjāsavo"ti evaṁ sarūpabhedatopi, "cattāro āsavā"ti evaṁ gaṇanaparicchedatopi na kaṅkhāmi. Te me pahīnāti na vicikicchāmīti te mayhaṁ pahīnāti vicikicchaṁ na uppādemi. Idaṁ Bhagavā "evaṁ byākarontenapi tayā subyākataṁ bhaveyya, 'ajjhattaṁ vimokkhā khvāhaṁ āvuso'ti-ādīni pana te vadantena atippapañco kato"ti dassento āha.

Uṭṭhāyāsanā vihāraṁ pāvisīti paññattavarabuddhāsanato uṭṭhahitvā vihāraṁ antomahāgandhakuṭiṁ pāvisi asambhinnāya eva parisāya. Kasmā? Buddhā hi aniṭṭhitāya desanāya asambhinnāya parisāya uṭṭhāyāsanā Gandhakuṭiṁ pavisantā puggalathomanatthaṁ vā pavisanti dhammathomanatthaṁ vā. Tattha puggalathomanatthaṁ pavisanto Satthā evaṁ cintesi "imaṁ mayā saṁkhittena uddesaṁ uddiṭṭhaṁ vitthārena ca avibhattaṁ dhammapaṭiggāhakā bhikkhū uggahetvā Ānandaṁ vā Kaccāyanaṁ vā upasaṅkamitvā pucchissanti, te mayhaṁ ñāṇena saṁsandetvā kathessanti, tatopi dhammapaṭiggāhakā puna maṁ pucchissanti, tesamahaṁ 'sukathitaṁ bhikkhave Ānandena, sukathitaṁ Kaccāyanena, maṁ cepi tumhe etamatthaṁ puccheyyātha, ahampi naṁ evameva byākareyyan'ti evaṁ te puggale thomessāmi, tato tesu gāravaṁ janetvā bhikkhū upasaṅkamissanti, tepi bhikkhū atthe ca dhamme ca niyojessanti, te tehi niyojitā tisso sikkhā paripūretvā dukkhassantaṁ karissantī'ti.

Atha vā panassa evam hoti "esa mayi pakkante attano ānubhāvam karissati, atha nam ahampi tatheva thomessāmi, tam mama thomanam sutvā gāravajātā bhikkhū imam upasankamitabbam, vacanancassa sotabbam saddhātabbam mannissanti, tam tesam bhavissati dīgharattam hitāya sukhāyā"ti dhammathomanattham pavisanto evam cintesi yathā Dhammadāyādasutte¹ cintesi. Tatra hissa evam ahosi "mayi vihāram paviṭṭhe āmisadāyādam garahanto dhammadāyādanca thomento imissamyeva parisati nisinno Sāriputto dhammam desessati, evam dvinnampi amhākam ekajjhāsayāya matiyā desitā ayam desanā aggā ca garukā ca bhavissati pāsānacchattasadisā"ti.

Idha pana āyasmantam Sāriputtam ukkamsetvā<sup>2</sup> pakāsetvā thapetukāmo<sup>3</sup> puggalathomanattham uṭṭhāyāsanā vihāram pāvisi. Īdisesu ṭhānesu Bhagavā nisinnāsaneyeva antarahito cittagatiyā vihāram pavisatīti veditabbo. Yadi hi kāyagatiyā gaccheyya, sabbā parisā Bhagavantam parivāretvā gaccheyya, sā ekavāram bhinnā puna dussannipātā bhaveyyāti Bhagavā adissamānena kāyena cittagatiyā eva pāvisi.

Evam pavitihe pana Bhagavati Bhagavato adhippāyānurūpameva sīhanādam naditukāmo tatra kho āyasmā Sāriputto acirapakkantassa Bhagavato bhikkhū āmantesi. Pubbe appaṭisamviditanti idam nāma pucchissatīti pubbe mayā aviditam aññātam. Paṭhamam pañhanti "sace tam Sāriputta evam puccheyyum katham jānatā pana tayā āvuso Sāriputta katham passatā aññā byākatā khīṇā jātī"ti imam paṭhamam pañham. Dandhāyitattanti Satthu āsayajānanattham dandhabhāvo asīghatā. Paṭhamam pañham anumodīti "jāti panāvuso Sāriputta kimnidānā"ti imam dutiyam pañham pucchanto "yamnidānāvuso jātī"ti evam vissajjitam paṭhamam pañham anumodi.

**Etadahos**īti Bhagavatā anumodite<sup>4</sup> nayasatena nayasahassena pañhassa ekaṅgaṇikabhāvena pākaṭībhūtattā etaṁ ahosi. **Divasampāhaṁ Bhagavato** etamatthaṁ byākareyyanti sakaladivasampi ahaṁ Bhagavato<sup>5</sup> etaṁ

<sup>1.</sup> Ma 1. 15 pitthe.

<sup>2.</sup> Okkametvā (Ka)

<sup>3.</sup> Thometukāmo (Ka)

<sup>4.</sup> Anumoditena (Syā)

<sup>5.</sup> Bhagavatā (Sī, Syā)

paṭiccasamuppādatthaṁ puṭṭho sakaladivasampi aññamaññehi padabyañjanehi byākareyyaṁ. **Yena Bhagavā tenupasaṅkamī**ti evaṁ kirassa ahosi "thero uḷārasīhanādaṁ nadati, sukāraṇaṁ etaṁ, Dasabalassa naṁ ārocessāmī"ti. Tasmā yena Bhagavā tenupasaṅkami.

Sā hi bhikkhu Sāriputtassa dhammadhātūti ettha dhammadhātūti paccayākārassa vivaṭabhāvadassanasamatthaṁ sāvakapāramīñāṇaṁ. Sāvakānaṁ hi sāvakapāramīñāṇaṁ sabbaññutaññāṇagatikameva hoti. Yathā Buddhānaṁ atītānāgatapaccuppannā dhammā sabbaññutaññāṇassa pākaṭā honti, evaṁ therassa sāvakapāramīñāṇaṁ sabbepi sāvakañāṇassa gocaradhamme jānātīti. . Dutiyaṁ.

# 3. Ñāṇavatthusuttavaṇṇanā

33. Tatiye taṁ suṇāthāti taṁ ñāṇavatthudesanaṁ suṇātha. Ñāṇavatthūnīti cettha ñāṇameva ñāṇavatthūti veditabbaṁ. Jarāmaraṇe ñāṇanti-ādīsu catūsu paṭhamaṁ savanamayañāṇaṁ sammasanañāṇaṁ paṭivedhañāṇaṁ paccavekkhaṇañāṇanti catubbidhaṁ vaṭṭati, tathā dutiyaṁ. Tatiyaṁ pana ṭhapetvā sammasanañāṇaṁ tividhameva hoti, tathā catutthaṁ. Lokuttaradhammesu hi sammasanaṁ nāma natthi. Jātiyā ñāṇanti-ādīsupi eseva nayo. Iminā dhammenāti iminā catusaccadhammena vā maggañāṇadhammena vā.

Diṭṭhenāti-ādīsu diṭṭhenāti ñāṇacakkhunā diṭṭhena. Viditenāti paññāya viditena. Akālikenāti kiñci kālaṁ anatikkamitvā paṭivedhānantaraṁyeva phaladāyakena. Pattenāti adhigatena. Pariyogāļhenāti pariyogāhitena paññāya anupaviṭṭhena. Atītānāgate nayaṁ netīti "ye kho kecī"ti-ādinā nayena atīte ca anāgate ca nayaṁ neti. Ettha ca na catusaccadhammena vā maggañāṇadhammena vā sakkā atītānāgate nayaṁ netuṁ, catusacce pana maggañāṇena paṭividdhe parato paccavekkhaṇañāṇaṁ nāma hoti, tena nayaṁ netīti veditabbā. Abbhaññaṁsūti abhi-aññaṁsu jāniṁsu. Seyyathāpāhaṁ etarahīti yathā ahaṁ etarahi catusaccavasena jānāmi. Anvaye ñāṇanti anu-aye ñāṇaṁ, dhammañāṇassa anugamane ñāṇaṁ, paccavekkhaṇañāṇassetaṁ nāmaṁ. Dhamme ñāṇanti maggañāṇaṁ. Imasmiṁ sutte khīṇāsavassa sekkhabhūmi kathitā hoti. . Tatiyaṁ.

# 4. Dutiyañāṇavatthusuttavaṇṇanā

34. Catutthe **sattasattarī**ti satta ca sattari ca. Byañjanabhāṇakā kira te bhikkhū, bahubyañjanaṁ katvā vuccamāne paṭivijjhituṁ sakkonti, tasmā tesaṁ ajjhāsayena idaṁ suttaṁ vuttaṁ. **Dhammaṭṭhitiñāṇan**ti paccayākāre ñāṇaṁ. Paccayākāro hi dhammānaṁ pavattiṭṭhitikāraṇattā dhammaṭṭhitīti vuccati, ettha ñāṇaṁ dhammaṭṭhitiñāṇaṁ, etasseva chabbidhassa ñāṇassetaṁ adhivacanaṁ. **Khayadhamman**ti khayagamanasabhāvaṁ. **Vayadhamman**ti vayagamanasabhāvaṁ. **Virāgadhamman**ti virajjanasabhāvaṁ.

**Nirodhadhamman**ti nirujjhanasabhāvam. **Sattasattarī**ti ekekasmim satta satta katvā ekādasasu padesu sattasattari. Imasmim sutte vipassanāpaṭivipassanā<sup>1</sup> kathitā. . Catuttham.

# 5. Avijjāpaccayasuttavaņņanā

35. Pañcame **samudayo hotī**ti Satthā idheva desanaṁ osāpesi. Kiṁkāraṇāti? Diṭṭhigatikassa okāsadānatthaṁ. Tassaṁ hi parisati upārambhacitto diṭṭhigatiko atthi, so pañhaṁ pucchissati, athassāhaṁ vissajjessāmīti tassa okāsadānatthaṁ desanaṁ osāpesi. **No kallo pañho**ti ayutto pañho, duppañho esoti attho. Nanu ca "katamaṁ nu kho bhante jarāmaraṇan"ti idaṁ supucchitanti? Kiñcāpi supucchitaṁ, yathā pana satasahassagghanike² suvaṇṇathāle vaḍḍhitassa subhojanassa matthake āmalakamattepi gūthapiṇḍe ṭhapite sabbaṁ bhojanaṁ dubbhojanaṁ hoti chaḍḍetabbaṁ, evameva "kassa ca panidaṁ jarāmaraṇan"ti iminā sattūpaladdhivādapadena gūthapiṇḍena taṁ bhojanaṁ dubbhojanaṁ viya ayampi sabbo³ duppañhova jātoti.

Brahmacariyavāsoti ariyamaggavāso. Tam jīvam tam sarīranti yassa hi ayam diṭṭhi, so "jīve ucchijjamāne sarīram ucchijjati, sarīre ucchijjante jīvitam ucchijjatī"ti gaṇhāti. Evam gaṇhato sā diṭṭhi "satto ucchijjatī"ti gahitattā ucchedadiṭṭhi nāma hoti. Sace pana saṅkhārāva uppajjanti ceva nirujjhanti cāti gaṇheyya, sāsanāvacarā sammādiṭṭhi nāma bhaveyya. Ariyamaggo ca nāmeso vaṭṭam nirodhento vaṭṭam samucchindanto

<sup>1.</sup> Vipassanāpattivipassanā nāma (Sī, Syā) 2. Sahassagghanake (Sī) 3. Pañho (Syā)

uppajjati, tadeva tam vaṭṭam ucchedadiṭṭhiyā gahitākārassa sambhave<sup>1</sup> sati vināva maggabhāvanāya nirujjhatīti maggabhāvanā niratthakā hoti. Tena vuttam "brahmacariyavāso na hotī"ti.

Dutiyanaye **aññaṁ jīvaṁ aññaṁ sarīran**ti yassa ayaṁ diṭṭhi, so "sarīraṁ idheva ucchijjati, na jīvitaṁ, jīvitaṁ pana pañjarato sakuṇo viya yathāsukhaṁ gacchatī"ti gaṇhāti. Evaṁ gaṇhato sā diṭṭhi "imasmā lokā jīvitaṁ paralokaṁ gatan"ti gahitattā sassatadiṭṭhi nāma hoti. Ayañca ariyamaggo tebhūmakavaṭṭaṁ vivaṭṭento uppajjati, so ekasaṅkhārepi nicce dhuve sassate sati uppannopi vaṭṭaṁ vivaṭṭetuṁ na sakkotīti maggabhāvanā niratthakā hoti. Tena vuttaṁ "aññaṁ jīvaṁ aññaṁ sarīranti vā bhikkhu diṭṭhiyā sati brahmacariyavāso na hotī"ti.

Visūkāyikānīti-ādi sabbam micchādiṭṭhivevacanameva. Sā hi sammādiṭṭhiyā vinivijjhanaṭṭhena visūkamiva² attānam āvaraṇato³ visūkāyikam, sammādiṭṭhim ananuvattitvā tassā virodhena pavattanato visevitam, kadāci ucchedassa kadāci sassatassa gahaṇato virūpam phanditam vipphanditanti vuccati. Tālāvatthukatānīti tālavatthu viya katāni, puna aviruhaṇaṭṭhena matthakaccinnatālo viya samūlam tālam uddharitvā tassa patiṭṭhitaṭṭhānam viya ca katānīti attho. Anabhāvamkatānīti anuabhāvam katānīti⁴. . Pañcamam.

# 6. Dutiya-avijjāpaccayasuttavaņņanā

36. Chaṭṭhe iti vā bhikkhave yo vadeyyāti tassam parisati diṭṭhigatiko pañham pucchitukāmo atthi, so pana avisāradadhātuko uṭṭhāya Dasabalam pucchitum na sakkoti, tasmā tassa ajjhāsayena sayameva pucchitvā vissajjento Satthā evamāha. . Chattham.

<sup>1.</sup> Sabbhāve (Sī)

<sup>2.</sup> Sūkamiva (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Ācaranato (Sī), ādhāranato (Syā)

<sup>4.</sup> Anabhāvakatānīti anu-abhāvakatānīti (Sī)

### 7. Natumhasuttavannanā

37. Sattame **na tumhākan**ti attani hi sati attaniyam nāma hoti. Attāyeva ca natthi, tasmā "na tumhākan" ti āha. **Napi aññesan**ti añño nāma paresam attā, tasmim sati añnesam nāma siyā, sopi natthi, tasmā "napi añnesan"ti āha. Purānamidam bhikkhave kammanti nayidam purānakammameva, purānakammanibbatto panesa kāyo, tasmā paccayavohārena evam vutto. Abhisankhatanti-ādi kammavohārasseva vasena purimalingasabhāgatāya vuttam, ayam panettha attho—abhisankhatanti paccayehi katoti datthabbo. Abhisañcetayitanti cetanāvatthuko cetanāmūlakoti datthabbo. Vedaniyanti<sup>2</sup> vedanivavatthūti datthabbo. . Sattamam.

### 8. Cetanāsuttavannanā

38. Atthame **vañca bhikkhave cetetī**ti vam cetanam ceteti, pavattetīti attho. Yañca pakappetīti yam pakappanam pakappeti, pavatteticceva attho. **Yañca anusetī**ti yañca anusayam anuseti, pavatteticceva attho. Ettha ca cetetīti tebhūmakakusalākusalacetanā<sup>3</sup> gahitā, pakappetīti atthasu lobhasahagatacittesu tanhāditthikappā gahitā, anusetīti dvādasannam cetanānam sahajātakotiyā ceva upanissayakotiyā ca anusayo gahito. Ārammanametam hotīti (cetanādidhammajāte sati kammaviññānassa uppattivā avāritattā)<sup>4</sup> etam cetanādidhammajātam paccayo hoti. Paccayo hi idha ārammaṇanti adhippeto. Viññāṇassa thitiyāti kammaviññāṇassa thitattham. Ārammane satīti tasmim paccaye sati. Patitthā viññānassa hotīti tassa kammaviññānassa patitthā hoti. **Tasmim patitthite viññāne**ti tasmim kammaviññāne patitthite. Virūlheti kammam javāpetvā patisandhiākaddhanasamatthatāya nibbattamūle jāte. **Punabbhavābhinibbattī**ti punabbhavasankhātā abhinibbatti.

<sup>1.</sup> Aññesam nāma (Ka)

<sup>2.</sup> Vedayitanti (Sī)

<sup>3.</sup> Tebhūmakakusalacetanā (Sī) 4. ( ) etthantare pāṭho Sī-Syā-potthakesu na dissati.

No ce bhikkhave cetetīti iminā tebhūmakacetanāya appavattanakkhaņo vutto. No ce pakappetīti iminā taṇhādiṭṭhikappānaṁ appavattanakkhaņo. Atha ce anusetīti iminā tebhūmakavipākesu parittakiriyāsu rūpeti ettha appahīnakoṭiyā anusayo gahito. Ārammaṇametaṁ hotīti anusaye sati kammaviññānassa uppattiyā avāritattā etaṁ anusayajātaṁ paccayova hoti.

No ceva cetetīti-ādīsu paṭhamapade tebhūmakakusalākusalacetanā nivattā, dutiyapade aṭṭhasu cittesu taṇhādiṭṭhiyo, tatiyapade vuttappakāresu dhammesu yo appahīnakoṭiyā anusayito anusayo, so nivatto.

Apicettha asammohattham ceteti pakappeti anuseti, ceteti na pakappeti anuseti, na ceteti na pakappeti anuseti, na ceteti na pakappeti na anusetīti idampi catukkam veditabbam. Tattha paṭhamanaye dhammaparicchedo dassito. Dutiyanaye cetetīti tebhūmakakusalacetanā ceva catasso ca akusalacetanā gahitā. Na pakappetīti aṭṭhasu cittesu taṇhādiṭṭhiyo nivattā. Anusetīti tebhūmakakusale upanissayakoṭiyā, catūsu akusalacetanāsu sahajātakoṭiyā ceva upanissayakoṭiyā ca anusayo gahito. Tatiyanaye na cetetīti tebhūmakakusalākusalam nivattam, na pakappetīti aṭṭhasu cittesu taṇhādiṭṭhiyo nivattā, anusetīti sutte āgatam vāretvā tebhūmakakusalākusalavipākakiriyārūpesu appahīnakoṭiyā upanissayo gahito. Catutthanayo purimasadisova.

Tadappatiṭṭhiteti tasmim appatiṭṭhite. Avirūļheti kammam javāpetvā paṭisandhi-ākaḍḍhanasamatthatāya anibbattamūle. Ettha pana kim kathitanti? Arahattamaggassa kiccam, khīṇāsavassa kiccakaraṇantipi navalokuttaradhammātipi vattum vaṭṭati. Ettha ca viññāṇassa ceva āyatim punabbhavassa ca antare eko sandhi, vedanātaṇhānamantare eko, bhavajātīnamantare ekoti. . Atthamam.

# 9. Dutiyacetanāsuttavaņņanā

39. Navame viññāṇanāmarūpānaṁ antare eko sandhi, vedanātaṇhānamantare eko, bhavajātīnamantare ekoti. . Navamaṁ.

### 10. Tatiyacetanāsuttavannanā

40. Dasame **natī**ti taṇhā. Sā hi piyarūpesu rūpādīsu namanaṭṭhena "natī"ti vuccati. **Āgatigati hotī**ti āgatimhi¹ gati hoti, āgate paccupaṭṭhite kamme vā kammanimitte vā gatinimitte vā paṭisandhivasena viññāṇassa gati hoti. **Cutūpapāto**ti evaṁ viññāṇassa āgate paṭisandhivisaye gatiyā sati ito cavanasaṅkhātā cuti, tatthūpapattisaṅkhāto upapātoti ayaṁ cutūpapāto nāma hoti. Evaṁ imasmiṁ sutte natiyā ca āgatigatiyā ca antare ekova sandhi kathitoti. . Dasamaṁ.

Kaļārakhattiyavaggo catuttho.

# 5. Gahapativagga

# 1. Pañcaverabhayasuttavannanā

41. Gahapativaggassa paṭhame yatoti yadā. Bhayāni verānīti bhayaveracetanāyo. Sotāpattiyaṅgehīti duvidhaṁ sotāpattiyā aṅgaṁ, (Sotāpattiyā ca aṅgaṁ,)² yaṁ pubbabhāge sotāpattipaṭilābhāya saṁvattati, "sappurisasaṁsevo saddhammassavanaṁ yonisomanasikāro dhammānudhammappaṭipattī"ti³ evaṁ āgataṁ, paṭiladdhaguṇassa ca sotāpattiṁ patvā ṭhitassa aṅgaṁ, yaṁ sotāpannassa aṅgantipi vuccati, Buddhe aveccappasādādīnaṁ etaṁ adhivacanaṁ. Idamidha adhippetaṁ. Ariyoti niddoso nirupārambho. Ñāyoti paṭiccasamuppannaṁ ñatvā ṭhitañāṇampi paṭiccasamuppādopi. Yathāha "ñāyo vuccati paṭiccasamuppādo, ariyopi aṭṭhaṅgiko maggo ñāyo"ti. Paññāyāti aparāparaṁ uppannāya vipassanāpaññāya. Sudiṭṭho hotīti aparāparaṁ uppajjitvā dassanavasena suṭṭhu diṭṭho.

<sup>1.</sup> Āgatamhi (Sī, Syā)

Khīṇanirayoti-ādīsu āyatim tattha anuppajjanatāya khīṇo nirayo mayhanti so aham khīṇanirayo. Esa nayo sabbattha. Sotāpannoti maggasotam āpanno. Avinipātadhammoti na vinipātasabhāvo. Niyatoti paṭhamamaggasankhātena sammattaniyāmena niyato. Sambodhiparāyanoti uttarimaggattayasankhāto sambodhi param ayanam mayhanti soham sambodhiparāyano, tam sambodhim avassam abhisambujjhanakoti attho.

Pāṇātipātapaccayāti pāṇātipātakammakāraṇā. Bhayam veranti atthato ekam. Verañca nāmetam duvidham hoti bāhiram ajjhattikanti. Ekena hi ekassa pitā mārito hoti, so cintesi "etena kira me pitā mārito, ahampi tamyeva māressāmī''ti nisitam sattham ādāya carati. Yā tassa abbhantare uppannaveracetanā, idam bāhiram veram nāma. Yā pana itarassa "ayam kira mam māressāmīti carati, ahameva nam pathamataram māressāmī"ti cetanā uppajjati, idam ajjhattikam veram nāma. Idam tāva ubhayampi ditthadhammikameva. Yā pana tam niraye uppannam disvā "etam paharissāmī"ti jalitam ayamuggaram ganhato nirayapālassa cetanā uppajjati, idamassa samparāyikam bāhiraveram. Yā cassa "ayam niddosam mam paharissāmīti āgacchati, ahameva nam pathamataram paharissāmī"ti cetanā uppajjati, idamassa samparāyikam ajjhattaveram. Yam panetam bāhiraveram, tam Atthakathāyam "puggalaveran"ti vuttam. **Dukkham** domanassanti atthato ekameva. Yathā cettha, evam sesapadesupi "iminā mama bhandam hatam, mayham dāresu cārittam āpannam, musā vatvā attho bhaggo, surāmadamattena idam nāma katan"ti-ādinā nayena veruppatti veditabbā. Aveccappasādenāti adhigatena<sup>1</sup> acalappasādena. Ariyakantehīti pañcahi sīlehi. Tāni hi ariyānam kantāni piyāni, bhavantaragatāpi ariyā tāni na vijahanti, tasmā "ariyakantānī"ti vuccanti. Sesamettha yam vattabbam siyā, tam sabbam Visuddhimagge<sup>2</sup> anussatiniddese vuttameva. . Pathamam.

# 2. Dutiyapañ caverabhaya suttavan nan $\overline{a}$

42. Dutiye bhikkhūnam kathitabhāvamattameva viseso. . Dutiyam.

### 3. Dukkhasuttavannanā

43. Tatiye dukkhassāti vaṭṭadukkhassa. Samudayanti dve samudayā khaṇikasamudayo ca paccayasamudayo ca. Paccayasamudayam passantopi bhikkhu khaṇikasamudayam passati, khaṇikasamudayam passantopi paccayasamudayam passati. Atthaṅgamopi accantatthaṅgamo bhedatthaṅgamoti¹ duvidho. Accantatthaṅgamam passantopi bhedatthaṅgamam passati, bhedatthaṅgamam passantopi accantatthaṅgamam passati. Desessāmīti idam vaṭṭadukkhassa² samudaya-atthaṅgamam nibbattibhedam nāma desessāmi, tam suṇāthāti attho. Paṭiccāti nissayavasena ceva ārammaṇavasena ca paccayam katvā. Tiṇṇam saṅgati phassoti tiṇṇam saṅgatiyā phasso. Ayam kho bhikkhave dukkhassa samudayoti ayam vaṭṭadukkhassa nibbatti nāma. Atthaṅgamoti bhedo. Evam hi vaṭṭadukkham bhinnam hoti appaṭisandhiyam. . Tatiyam.

### 4. Lokasuttavannanā

44. Catutthe lokassāti sankhāralokassa. Ayamettha viseso. . Catuttham.

# 5. Ñātikasuttavannanā

45. Pañcame ñātiketi dvinnam ñātakānam gāme. Giñjakāvasatheti iṭṭhakāhi kate mahāpāsāde. Dhammapariyāyanti dhammakāraṇam. Upassutīti³ upassutiṭṭhānam, yam ṭhānam upagatena sakkā hoti Bhagavato saddam sotum, tattha ṭhitoti attho. So kira gandhakuṭipariveṇasammajjanattham āgato attano kammam pahāya Bhagavato dhammaghosam suṇanto aṭṭhāsi. Addasāti tadā kira Bhagavato āditova paccayākāram manasikarontassa "idam iminā paccayena hoti, idam iminā"ti āvajjato yāva bhavaggā ekaṅgaṇam ahosi, Satthā manasikāram pahāya vacasā sajjhāyam karonto yathānusandhinā desanam niṭṭhapetvā "api nu kho imam dhammapariyāyam koci assosī"ti āvajjento tam bhikkhumaddasa. Tena vuttam "addasā kho Bhagavā"ti.

Assosi noti assosi nu. Atha vā assosi noti amhākam bhāsantānam assosīti. **Ugganhāhī**ti-ādīsu sutvā tunhībhūtova pagunam karonto ugganhāti nāma. Padānupadam ghatetvā vācāya paricitam karonto pariyāpunāti nāma. Ubhayathāpi pagunam ādhārappattam karonto dhāreti nāma. Atthasamhitoti kārananissito. Ādibrahmacariyakoti maggabrahmacariyassa ādi patitthānabhūto. Iti tīsupi imesu suttesu vattavivattameva kathitam. . Pañcamam.

### 6. Aññatarabrāhmaṇasuttavaṇṇanā

46. Chatthe **aññataro**ti nāmavasena apākato aññataro brāhmano. . Chattham.

### 7. Jānussonisuttavannanā

47. Sattame **Janussonī**ti thānantaravasena evamladdhanāmo asītikotivibhavo mahāpurohito. . Sattamam.

# 8. Lokāyatikasuttavannanā

48. Atthame **Lokāyatiko**ti vitandasatthe lokāyate kataparicayo. Jetthametam lokayatanti pathamam lokayatam. Lokayatanti ca lokasseva āyatam<sup>1</sup>, bālaputhujjanalokassa āyatam<sup>1</sup>, mahantam gambhīranti upadhāritabbam<sup>2</sup> parittam bhāvam ditthigatam<sup>3</sup>. **Ekattan**ti ekasabhāvam, niccasabhāvamevāti pucchati. Puthuttanti purimasabhāvena nānāsabhāvam, devamanussādibhāvena pathamam hutvā pacchā na hotīti ucchedam sandhāya pucchati. Evamettha "sabbamatthi, sabbamekattan"ti imā dvepi sassataditthiyo, "sabbam natthi, sabbam puthuttan"ti imā dve ucchedaditthiyoti veditabbā. . Atthamam.

# 9. Ariyasāvakasuttavannanā

49. Navame kim nu khoti samsayuppatti-ākāradassanam<sup>4</sup>. Samudayatīti uppajjati. . Navamam.

<sup>1.</sup> Āyatanam (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Upatthitam (Sī), upatittham (Syā)

<sup>3.</sup> Sāsavam ditthigatam (Sī), chavaditthigatam (Syā) 4. Ākāranidassanam (Syā)

### 10. Dutiya-ariyasāvakasuttavannanā

50. Dasame dvepi nayā ekato vuttā. Idameva purimena nānattam, sesam tādisamevāti. . Dasamam.

Gahapativaggo pañcamo.

# 6. Dukkhavagga

### 1. Parivīmamsanasuttavannanā

51. Dukkhavaggassa paṭhame parivīmaṁsamānoti upaparikkhamāno. Jarāmaraṇanti kasmā jarāmaraṇaṁ ekameva "anekavidhaṁ nānappakārakan"ti vatvā gahitanti ce? Tasmiṁ gahite sabbadukkhassa gahitattā. Yathā hi cūṭāya gahite purise so puriso gahitova hoti, evaṁ jarāmaraṇe gahite sabbadukkhaṁ gahitameva hoti. Tasmā "yaṁ kho idaṁ anekavidhaṁ nānappakārakaṁ dukkhaṁ loke uppajjatī"ti nhatvā¹ ṭhitaṁ purisaṁ viya sabbadukkhaṁ dassetvā taṁ cūṭāya gaṇhanto viya jarāmaraṇaṁ gaṇhi.

Jarāmaraṇanirodhasāruppagāminīti jarāmaraṇanirodhassa sāruppabhāvena nikkilesatāya parisuddhatāya sadisāva hutvā gāminīti attho. Tathā paṭipanno ca hotīti yathā taṁ paṭipannoti vuccati, evaṁ paṭipanno hoti. Anudhammacārīti nibbānadhammaṁ anugataṁ paṭipattidhammaṁ carati, pūretīti attho. Dukkhakkhayāya paṭipannoti sīlaṁ ādiṁ katvā jarāmaraṇadukkhassa nirodhatthāya paṭipanno. Saṅkhāranirodhāyāti saṅkhāradukkhassa nirodhatthāya. Ettāvatā yāva arahattā² desanā kathitā.

Idāni arahattaphalapaccavekkhaṇam satatavihārañca dassetvā desanā nivattetabbā siyā, tathā akatvā **avijjāgato**ti idam kasmā gaṇhātīti? Khīṇāsavassa samatikkantavaṭṭadukkhadassanattham. Apica puna vaṭṭam ārabhitvā vivaṭṭe kathiyamāne bujjhanakasatto cettha atthi, tassa ajjhāsayavasenāpi idam ganhātīti veditabbo. Tattha **avijāgato**ti

avijjāya gato upagato samannāgato. **Purisapuggalo**ti purisoyeva puggalo. Ubhayenāpi sammutikatham katheti. Buddhānam hi sammutikathā paramatthakathāti dve kathā honti. Tattha "satto naro puriso puggalo tisso nāgo"ti evam pavattā sammutikathā nāma. "Khandhā dhātuyo āyatanānī"ti evam pavattā paramatthakathā nāma. Paramattham kathentāpi sammutim amuncitvā kathenti. Te sammutim kathentāpi paramattham kathentāpi saccameva kathenti. Teneva vuttam—

"Duve saccāni akkhāsi, sambuddho vadatam varo. Sammutim paramatthañca, tatiyam nūpalabbhati. Sanketavacanam saccam, lokasammutikāraṇam¹. Paramatthavacanam saccam, dhammānam bhūtalakkhanan"ti².

Puññaṁ ce saṅkhāranti terasacetanābhedaṁ puññābhisaṅkhāraṁ. Abhisaṅkharotīti karoti³. Puññūpagaṁ hoti viññāṇanti kammaviññāṇaṁ kammapuññena upagataṁ sampayuttaṁ hoti, vipākaviññāṇaṁ vipākapuññena. Apuññaṁ ce saṅkhāranti dvādasacetanābhedaṁ apuññābhisaṅkhāraṁ abhisaṅkharoti. Āneñjaṁ ce saṅkhāranti catucetanābhedaṁ āneñjābhisaṅkhāraṁ. Āneñjūpagaṁ hoti viññāṇanti kammāneñjena kammaviññāṇaṁ, vipākāneñjena vipākaviññāṇaṁ upagataṁ hoti. Ettha ca tividhassa kammābhisaṅkhārassa gahitattā dvādasapadiko paccayākāro gahitova hoti. Ettāvatā vaṭṭaṁ dassitaṁ.

Idāni vivaṭṭaṁ dassento yato kho bhikkhaveti-ādimāha. Tattha avijjāti catūsu saccesu aññāṇaṁ. Vijjāti arahattamaggañāṇaṁ. Ettha ca<sup>4</sup> paṭhamameva avijjāya pahīnāya vijjā uppajjati. Yathā pana caturaṅgepi tame rattiṁ padīpujjalena andhakāro pahīyati, evaṁ vijjuppādā avijjāya pahānaṁ veditabbaṁ. Na kiñci loke upādiyatīti loke kiñci dhammaṁ na gaṇhāti na parāmasati. Anupādiyaṁ na paritassatīti anupādiyanto agaṇhanto neva taṇhāparitassanāya, na bhayaparitassanāya paritassati, na taṇhāyati na bhāyatīti attho. Paccattaññevāti sayameva attanāva parinibbāyati, na aññassa ānubhāvena.

<sup>1.</sup> Lokasammutikāraņā (Sī, Syā)Ma-Ţtha 1. 143 pitthe ca.

<sup>2.</sup> Bhūtalakkhaṇāti (Sī), bhūtakāraṇāti (Ma-Ttha 1. 143 pitthe)

<sup>3.</sup> Pakaroti (Sī)

4. Ettha ca pana (Sī)

So sukham ce vedananti idam kasmā ārabhi? Khīṇāsavassa paccavekkhaṇañāṇam dassetvā satatavihāram dassetum ārabhi. Anajjhositāti taṇhāya gilitvā pariniṭṭhapetvā agahitā. Atha dukkhavedanā kasmā vuttā, kim tampi abhinandanto atthīti? Āma atthi. Sukham abhinandantoyeva hi dukkham abhinandati nāma dukkham patvā sukham patthanato sukhassa ca vipariṇāmadukkhatoti. Kāyapariyantikanti kāyaparicchinnam¹, yāva pañcadvārakāyo pavattati, tāva pavattam pañcadārikavedananti attho. Jīvitapariyantikanti jīvitaparicchinnam², yāva jīvitam pavattati, tāva pavattam manodvārikavedananti attho.

Tattha pañcadvārikavedanā pacchā uppajjitvā paṭhamaṁ nirujjhati, manodvārikavedanā paṭhamaṁ uppajjitvā pacchā nirujjhati. Sā hi paṭisandhikkhaṇe vatthurūpasmiṁyeva patiṭṭhāti. Pañcadvārikā pavatte pañcadvāravasena pavattamānā paṭhamavaye vīsativassakāle rajjanadussanamuyhanavasena adhimattā balavatī hoti, paṇṇāsavassakāle ṭhitā hoti, saṭṭhivassakālato paṭṭhāya parihāyamānā asītinavutivassakāle mandā hoti. Tadā hi sattā "cirarattaṁ ekato nisīdimhā nipajjimhā"ti vadantepi "na sañjānāmā"ti vadanti. Adhimattānipi rūpādi-ārammaṇāni "na passāma na suṇāma", "sugandhaṁ duggandhaṁ vā sāduṁ asāduṁ vā thaddhaṁ mudukanti vā na jānāmā"ti vadanti. Iti nesaṁ pañcadvārikavedanā bhaggā hoti, manodvārikāva pavattati. Sāpi anupubbena parihāyamānā maraṇasamaye hadayakoṭiṁyeva nissāya pavattati. Yāva panesā pavattati, tāva satto jīvatīti vuccati. Yadā nappavattati, tadā mato niruddhoti vuccati.

Svāyamattho vāpiyā dīpetabbo—

Yathā hi puriso pañca-udakamaggasampannam vāpim kareyya, paṭhamam deve vuṭṭhe pañcahi udakamaggehi udakam pavisitvā antovāpiyam āvāṭe pūreyya, punappunam deve vassante udakamagge pūretvā gāvutaḍḍhayojanamattam³ ottharitvā udakam tiṭṭheyya tato tato vissandamānam, atha niddhamanatumbe vivaritvā khettesu kamme kariyamāne udakam nikkhamantam, sassapākakāle (udakam nikkhamantam,)⁴ udakam parihīnam "macche gaṇhāmā"ti vattabbatam āpajjeyya,

<sup>1.</sup> Kāyantikam kāyaparicchinnam (Sī)

<sup>3.</sup> Gāvutaḍḍhayojanamaggaṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Jīvitantikam jīvitaparicchinnam (Sī)

<sup>4. ( )</sup> Sīhaļa-potthake natthi.

tato¹ katipāhena āvāṭesuyeva udakam saṇṭhaheyya. Yāva pana tam āvāṭesu hoti, tāva "mahāvāpiyam udakam atthī"ti saṅkham gacchati. Yadā pana tattha chijjati, tadā "vāpiyam udakam natthī"ti vuccati, evamsampadamidam veditabbam.

Pathamam deve vassante pañcahi maggehi udake pavisante āvātānam<sup>2</sup> pūranakālo viva hi pathamameva patisandhikkhane manodvārikavedanāya vatthurūpe patitthitakālo, punappunam deve vassante pañcannam maggānam pūritakālo viya pavatte pañcadvārikavedanāva pavattikālo, gāvutaddhayojanamattam ajjhottharanam viya pathamavaye vīsativassakāle rajjanādivasena tassā adhimattabalavabhāvo, yāva vāpito udakam na niggacchati, tāva pūrāya vāpiyā thitakālo viya paññāsavassakāle tassā thitakālo, niddhamanatumbesu vivatesu kammante kariyamāne udakassa nikkhamanakālo viya satthivassakālato patthāya tassā parihāni, udake bhatthe udakamaggesu parittodakassa thitakālo viya asītinavutivassakāle pañcadvārikavedanāya mandakālo, āvātesuyeva udakassa patitthānakālo viya hadayavatthukotim nissaya manodvarikavedanaya pavattikalo, avatesu parittepi udake sati "vāpiyam udakam atthī"ti vattabbakālo viya yāva sā pavattati, tāva "satto jīvatī"ti vuccati. Yathā pana āvātesu udake chinne "natthi vāpivam udakan"ti vuccati, evam manodvārikavedanāva appavattamānāya "satto mato"ti vuccati. Imam<sup>3</sup> vedanam sandhāya vuttam "jīvitapariyantikam vedanam vediyamāno"ti.

Kāyassa bhedāti kāyassa bhedena. Jīvitapariyādānā uddhanti jīvitakkhayato uddham. Idhevāti paṭisandhivasena parato agantvā idheva. Sītībhavissantīti pavattivipphandadaratharahitāni sītāni appavattanadhammāni bhavissanti. Sarīrānīti dhātusarīrāni. Avasissantīti avasiṭṭhāni bhavissanti.

**Kumbhakārapākā**ti kumbhakārassa bhājanapacanaṭṭhānato. **Paṭisisseyyā**ti<sup>4</sup> ṭhapeyya. **Kapallānī**ti saha mukhavaṭṭiyā ekābaddhāni<sup>5</sup> kumbhakapallāni.

<sup>1.</sup> Tato tato (Syā, Ka) 2. Anto-āvātānam (Sī, Ka) 3. Idam (Syā)

<sup>4.</sup> Pativiseyyāti (Sī), patiṭṭhapeyyāti (Syā)

<sup>5.</sup> Ekabandhanāni (Ka)

Avasisseyyunti tittheyyum. Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—ādittakumbhakārapāko viva hi tayo bhavā datthabbā, kumbhakāro viya yogāvacaro, pākato kumbhakārabhājanānam nīharanadandako viya arahattamaggañānam, samo bhūmibhāgo viya asankhatam nibbanatalam<sup>1</sup>, dandakena unhakumbham akaddhitva same bhūmibhāge kumbhassa thapitakālo viya āraddhavipassakassa rūpasattakam arūpasattakam vipassantassa kammatthāne ca pagune vibhūte upatthahamāne tathārūpam utusappāyādim labhitvā ekāsane nisinnassa vipassanam vaddhetvā aggaphalam arahattam patvā catūhi apāyehi attabhāvam uddharitvā phalasamāpattivasena asankhate nibbānatale thitakālo datthabbo. Khīnāsavo pana unhakumbho viya arahattappattadivaseyeva na parinibbāti<sup>2</sup>, sāsanappavenim pana ghatayamāno pannāsasatthivassāni thatvā<sup>3</sup> carimakacittappattivā<sup>4</sup> upādinnakakkhandhabhedā anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāti. Athassa kumbhassa viya kapallāni anupādinnakasarīrāneva avasissantīti. Sarīrāni avasissantīti pajānātīti idam pana khīnāsavassa anuyogāropanattham vuttam.

Viññāṇaṁ paññāyethāti paṭisandhiviññāṇaṁ paññāyetha. Sādhu sādhūti therānaṁ byākaraṇaṁ sampahaṁsati. Evametanti yadetaṁ tividhe abhisaṅkhāre asati paṭisandhiviññāṇassa appaññāṇanti-ādi, evameva etaṁ. Adhimuccathāti sanniṭṭhānasaṅkhātaṁ adhimokkhaṁ paṭilabhatha. Esevanto dukkhassāti ayameva vaṭṭadukkhassa anto ayaṁ paricchedo, yadidaṁ nibbānanti. . Paṭhamaṁ.

### 2. Upādānasuttavannanā

52. Dutiya **upādāniyesū**ti catunnam upādānānam paccayesu tebhūmakadhammesu. **Assādānupassino**ti assādam anupassantassa. **Tatrā**ti tasmim aggikkhandhe. **Tadāhāro**ti tampaccayo<sup>5</sup>. **Tadupādāno**ti tasseva vevacanam. **Evameva kho**ti ettha aggikkhandho viya hi tayo bhavā, tebhūmakavaṭṭantipi etadeva, aggijaggakapuriso viya vaṭṭanissito bālaputhujjano, sukkhatiṇagomayādipakkhipanam viya assādānupassino

<sup>1.</sup> Nibbānathalam (Ka) 2. Na parinibbāyati (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Caritvā (Sī), vicaritvā (Syā)

<sup>4.</sup> Purimakacittappavattiyā (Syā)

<sup>5.</sup> Tappaccayo (Syā)

puthujjanassa taṇhādivasena chahi dvārehi kusalākusalakammakaraṇam, tiṇagomayādīsu khīṇesu punappunam tesam pakkhipanena aggikkhandhassa vaḍḍhanam viya bālaputhujjanassa uṭṭhāya samuṭṭhāya yathāvuttakammāyūhanena aparāparam vaṭṭadukkhanibbattanam.

Na kālena kālam sukkhāni ceva tināni pakkhipeyyāti tam hi koci atthakāmo evam vadeyya—"bho1 kasmā utthāya samutthāya kalāpe bandhitvā<sup>2</sup> sukkhatinakatthānam pacchiyam ca<sup>3</sup> pūretvā sukkhagomayāni pakkhipanto etam aggim jālesi, api nu te atthi itonidānam kāci vaddhīti<sup>4</sup>. Vamsāgatametam bho amhākam, itonidānam pana me avaddhiyeva, kuto vaddhi. Aham hi imam aggim jagganto neva nhāyitum na bhuñjitum na nipajjitum labhāmīti. Tena hi bho kim te iminā niratthakena aggijālanena<sup>5</sup>, ehi tvam etani abhatani tinadini ettha nikkhipa<sup>6</sup>, tani sayameva jhayissanti, tvam pana asukasmim thane sītodaka pokkharanī atthi, tattha nhatva mālāgandhavilepanehi attānam mandetvā sunivattho supārutova pādukāhi nagaram pavisitvā pāsādavaramāruyha vātapānam vivaritvā mahāvīthiyam virocamāno nisīda ekaggo sukhasamappito hutvā, tattha te nisinnassa tinādīnam khayena sayameva ayam aggi appannattibhāvam gamissatī"ti. So tathā kareyya. Tatheva ca tattha nisinnassa so aggi upādānakkhayena appannattibhāvam gaccheyya. Idam sandhāyetam "na kālena kālan"ti-ādi vuttam.

Evameva khoti ettha pana idam opammasamsandanam—cattālīsāya kaṭṭhavāhānam jalamāno mahā-aggikkhandho viya hi tebhūmakavaṭṭam daṭṭhabbam, aggijagganakapuriso viya vaṭṭasannissitako yogāvacaro, atthakāmo puriso viya Sammāsambuddho, tena purisena tassa dinna-ovādo viya Tathāgatena "ehi tvam bhikkhu tebhūmakadhammesu nibbinda, evam vaṭṭadukkhā muccissasī"ti tassa tebhūmakadhammesu kammaṭṭhānassa kathitakālo, tassa purisassa yathānusiṭṭham paṭipajjitvā pāsāde nisinnakālo viya

- 1. Hambho (Sī, Syā)
- 3. Pacchiyā ca (Syā), pacchiyeva (Ka), pacchiyo (?)
- 5. Aggijalanena (Syā), aggim jalantena (Ka)
- 2. Madditvā (Syā)
- 4. Kācipi vuddhīti (Syā)
- 6. Nikkhipitāni (Syā)

yogino Sugatovādam sampaţicchitvā suññāgāram paviţṭhassa tebhūmakadhammesu vipassanam paṭṭhapetvā anukkamena yathānurūpam āhārasappāyādim labhitvā ekāsane nisinnassa aggaphale patiṭṭhitakālo, tassa nhānavilepanādīhi sudhotamaṇḍitakāyattā tasmim nisinnassa ekaggasukhasamappitakālo viya yogino ariyamaggapokkharaṇiyam maggañāṇodakena sunhātasudhotakilesamalassa hirottappasāṭake nivāsetvā sīlavilepanānulittassa arahattamaṇḍanena attabhāvam maṇḍetvā vimuttipupphadāmam piļandhitvā iddhipādapādukā āruyha nibbānanagaram pavisitvā dhammapāsādam āruyha satipaṭṭhānamahāvīthiyam virocamānassa nibbānārammaṇam phalasamāpattim appetvā nisinnakālo, tassa pana purisassa tasmim nisinnassa tiṇādīnam khayena aggikkhandhassa appaṇṇattigamanakālo viya khīṇāsavassa yāvatāyukam ṭhatvā upādiṇṇakakkhandhabhedena anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbutassa mahāvaṭṭavūpasamo daṭṭhabbo. . Dutiyam.

# 3. Samyojanasuttavannanā

53. Tatiye saṁyojaniyesūti dasannaṁ saṁyojanānaṁ paccayesu. Jhāyeyyāti jaleyya. Telaṁ āsiñceyya vaṭṭiṁ upasaṁhareyyāti dīpapaṭijagganatthaṁ telabhājanañca mahantañca vaṭṭikapālaṁ gahetvā samīpe niccaṁ ṭhitova tele khīṇe telaṁ āsiñceyya, vaṭṭiyā khīṇāya vaṭṭiṁ upasaṁhareyya. Sesamettha saddhiṁ opammasaṁsandanena purimanayeneva veditabbaṁ. . Tatiyaṁ.

# 4. Dutiyasamyojanasuttavannanā

54. Catutthe upamam paṭhamam katvā pacchā attho vutto. Sesam tādisameva. . Catuttham.

### 5. Mahārukkhasutavaņņanā

55. Pañcame **uddhaṁ ojaṁ abhiharantī**ti pathavīrasañca āporasañca upari āropenti. Ojāya āropitattā hatthasatubbedhassa rukkhassa aṅkuraggesu bindubindūni viya hutvā sineho tiṭṭhati. Idaṁ panettha

opammasamsandanam—mahārukkho viya hi tebhūmakavaṭṭam, mūlāni viya āyatanāni, mūlehi ojāya ārohanam viya chahi dvārehi kammārohanam, ojāya abhiruļhattā mahārukkhassa yāvakappaṭṭhānam¹ viya vaṭṭanissitabālaputhujjanassa chahi dvārehi kammam āyūhantassa aparāparam vaṭṭassa vaḍḍhanavasena dīgharattam ṭhānam.

Kuddālapitakanti kuddālañceva pacchibhājanañca. Khandākhandikam chindeyyāti khuddakamahantāni khandākhandāni karonto chindeyya. Idam panettha opammasamsandanam—idhāpi hi mahārukkho viya tebhūmakavattam, rukkham nāsetukāmo puriso viya yogāvacaro, kuddālo viya ñānam, pacchi viya samādhi, rukkhacchedanapharasu viya ñānam, rukkhassa mūle chinnakālo viya yogino ācariyasantike kammatthānam gahetvā manasikarontassa paññā, khandākhandikam chindanakālo viya sankhepato catunnam mahābhūtānam manasikāro, phālanam viya dvecattālīsāya kotthāsesu vitthāramanasikāro, sakalikam sakalikam karanakālo viya upādārūpassa ceva rūpakkhandhārammanassa viññānassa cāti imesam vasena nāmarūpapariggaho, mūlānam upacchedanam<sup>2</sup> viya tasseva nāmarūpassa paccayapariyesanam, vātātape visosetvā agginā dahanakālo viya anupubbena vipassanam vaddhetvā aññataram sappāyam labhitvā kammatthāne vibhūte upatthahamāne ekapallanke nisinnassa samanadhammam karontassa aggaphalappatti, masikaranam<sup>3</sup> viya arahattappattadivaseyeva aparinibbāyantassa yāvatāyukam thitakālo, mahāvāte opunanam nadiyā pavāhanam viya ca upādinnakakkhandhabhedena anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbutassa vattavūpasamo veditabbo. . Pañcamam.

# 6. Dutiyamahārukkhasuttavaṇṇanā

56. Chatthepi upamam pathamam vatvā pacchā attho vutto, idameva nānattam. . Chattham.

<sup>1.</sup> Yāvatakam thānam (Sī)

### 7. Tarunarukkhasuttavannanā

57-59. Sattame tarunoti ajātaphalo. Palimajjevyāti<sup>1</sup> sodheyya. Pamsum dadevyāti thaddhapharusapamsum haritvā mudugomayacunnamissam madhurapamsum<sup>2</sup> pakkhipeyya. **Vuddhin**ti vuddhim āpajjitvā pupphūpago puppham, phalūpago phalam ganheyya. Idam panettha opammasamsandanam—tarunarukkho viya hi tebhumakavattam, rukkhajaggako puriso viva vattanissito puthujjano, mūlaphalasantānādīni<sup>3</sup> viya tīhi dvārehi kusalākusalakammāyūhanam, rukkhassa vuddhi-āpajjanam viya vuthujjanassa tīhi dvārehi kammam āyūhato aparāparam vattappavatti. Vivattam vuttanayeneva veditabbam. Atthamanavamāni uttānatthāneva. . Sattamādīni.

### 10. Nidānasuttavannanā

60. Dasame Kurūsu viharatīti Kurūti evam bahuvacanavasena laddhayohāre janapade viharati. **Kammāsadhammam**<sup>4</sup> **nāma Kurūnam** nigamoti evamnāmako Kurūnam nigamo, tam gocaragāmam katvāti attho. Āvasmāti piyavacanametam garuvacanametam. Ānandoti tassa therassa nāmam. Ekamantam nisīdīti cha nisajjadose vivajjento dakkhinajānumandalassa abhimukhatthāne chabbannānam Buddharasmīnam anto pavisitvā pasannalākhārasam vigāhanto viya suvaņņapatam pārupanto viya rattakambalavitānamajiham<sup>5</sup> pavisanto viya Dhammabhandāgāriko āyasmā Ānando nisīdi. Tena vuttam "ekamantam nisīdī"ti.

Kāya pana velāya kena kāranena ayamāyasmā Bhagavantam upasankamantoti? Sayanhavelaya paccayakarapanham pucchanakaranena. Tam divasam kira ayamāyasmā kulasangahatthāya gharadvāre gharadvāre sahassabhandikam nikkhipanto viya kammāsadhammam pindāya caritvā pindapātapatikkanto Satthu vattam dassetvā Satthari gandhakutim pavitthe Satthāram vanditvā attano divātthānam gantvā antevāsikesu vattam dassetvā patikkantesu divātthānam patisammajjitvā cammakkhandam paññapetvā udakatumbato udakena

<sup>1.</sup> Palisattheyyāti (Sī), palisajjeyyāti (Syā) 2. ... cunnamayamadhurapamsum (Ka)

<sup>3.</sup> Mūlapalisatthanādīni (Sī)

<sup>4.</sup> Kammāsadammam (Ka)

<sup>5.</sup> Rattuppalavitānamajjham (Sī), rattuppalamālāvitānamajjham (Dī-Ṭṭha 2. 75 piṭṭhe)

hatthapāde sītalam katvā pallankam ābhujitvā nisinno sotāpattiphalasamāpattim samāpajjitvā. Atha paricchinnakālavasena samāpattito vuṭṭhāya paccayākāre ñāṇam otāresi. So "avijjāpaccayā saṅkhārā"ti-ādito paṭṭhāya antam, antato paṭṭhāya ādim, ubhayantato paṭṭhāya majjham, majjhato paṭṭhāya ubho ante pāpento tikkhattum dvādasapadam paccayākāram sammasi. Tassevam sammasantassa paccayākāro vibhūto hutvā uttānakuttānako viya upaṭṭhāsi. Tato cintesi "ayam paccayākāro sabbabuddhehi gambhīro ceva gambhīrāvabhāso cāti kathito, mayham kho pana padesañāṇe ṭhitassa sāvakassa sato uttāno viya vibhūto pākaṭo hutvā upaṭṭhāti, mayhamyeva nu kho esa uttānako viya upaṭṭhāti, udāhu aññesampīti attano upaṭṭhānakāraṇam Satthu ārocessāmī"ti nisinnaṭṭhānato¹ uṭṭhāya cammakkhaṇḍam papphoṭetvā ādāya sāyanhasamaye Bhagavantam upasaṅkami. Tena vuttam "sāyanhavelāyam paccayākārapañham pucchanakāraṇena upasaṅkamanto"ti.

Yāva gambhīroti ettha yāvasaddo pamāṇātikkame. Atikkamma pamāṇam gambhīro, atigambhīroti attho. Gambhīrāvabhāsoti gambhīrova hutvā avabhāsati, dissatīti attho. Ekam hi uttānameva gambhīrāvabhāsam hoti pūtipaṇṇarasavasena kāļavaṇṇam purāṇa-udakam viya. Tam hi jāṇuppamāṇampi sataporisam viya dissati. Ekam gambhīram uttānāvabhāsam hoti maṇibhāsam² vippasanna-udakam viya. Tam hi sataporisampi jāṇuppamāṇam viya khāyati. Ekam uttānam uttānāvabhāsam hoti pāti-ādīsu³ udakam viya. Ekam gambhīram gambhīrāvabhāsam hoti Sinerupādakamahāsamudde udakam viya. Evam udakameva cattāri nāmāni labhati. Paṭiccasamuppāde panetam natthi. Ayam hi gambhīro ca gambhīrāvabhāso cāti ekameva nāmam labhati. Evarūpo samānopi atha ca pana me uttānakuttānako viya khāyati, tadidam acchariyam bhante, abbhutam bhanteti evam attano vimhayam pakāsento pañham pucchitvā tuṇhībhūto nisīdi.

<sup>1.</sup> Nisīdanaṭṭhānato (Syā)

<sup>2.</sup> Maṇigaṅgāya (Syā)Dī-Ṭṭha 2. 76 piṭṭhe ca.

<sup>3.</sup> Cāṭi-ādīsu (Syā)

Bhagavā tassa vacanam sutvā "Ānando Bhavaggagahaṇāya hattham pasārento viya Sinerum bhinditvā miñjam nīharitum vāyamamāno viya vinā nāvāya mahāsamuddam taritukāmo viya pathavim parivattetvā pathavojam gahetum vāyamamāno viya Buddhavisayam pañham attano uttānuttānanti vadati, handassa gambhīrabhāvam ācikkhāmī"ti cintetvā mā hevantiādimāha.

Tattha **mā** hevanti ha-kāro nipātamattam, evam mā bhaṇīti<sup>1</sup> attho. "Mā hevan"ti ca idam vacanam Bhagavā āyasmantam Ānandam ussādentopi bhaṇati apasādentopi. Tattha ussādentopīti Ānanda tvam mahāpañño visadañāṇo<sup>2</sup>, tena te gambhīropi paṭiccasamuppādo uttānako viya khāyati, aññesam panesa uttānakoti na sallakkhetabbo, gambhīroyeva ca so gambhīrāvabhāso ca.

Tattha catasso upamā vadanti—cha māse subhojanarasapuṭṭhassa kira katayogassa³ Mahāmallassa samajjasamaye katamallapāsāṇaparicayassa yuddhabhūmiṁ⁴ gacchantassa antarā mallapāsāṇaṁ dassesuṁ. So "kiṁ etan"ti āha. Mallapāsāṇoti. Āharatha nanti. "Ukkhipituṁ na sakkomā"ti vutte sayaṁ gantvā "kuhiṁ imassa bhāriyaṭṭhānan"ti vatvā dvīhi hatthehi dve pāsāṇe ukkhipitvā kīļāguļe viya khipitvā agamāsi. Tattha Mallassa mallapāsāṇo lahukoti na aññesampi lahukoti vattabbo. Cha māse subhojanarasapuṭṭho Mallo viya hi kappasatasahassaṁ abhinīhārasampanno āyasmā Ānando. Yathā Mallassa mahābalatāya mallapāsāṇo lahuko, evaṁ therassa mahāpaññatāya paṭiccasamuppādo uttānoti vattabbo, so aññesaṁ uttānoti na vattabbo.

Mahāsamudde ca<sup>5</sup> Timi nāma mahāmaccho dviyojanasatiko, Timingalo tiyojanasatiko, Timirapingalo pañcayojanasatiko, Ānando Timinando Ajjhāroho Mahātimīti ime cattāro yojanasahassikā. Tattha Timirapingaleneva dīpenti. Tassa kira dakkhiṇakaṇṇaṁ cālentassa pañcayojanasate padese udakaṁ calati, tathā vāmakaṇṇaṁ, tathā naṅgutthaṁ, tathā sīsaṁ. Dve pana kanne cāletvā

<sup>1.</sup> Mā bhanāti (Syā)

<sup>2.</sup> Visāradañāno (Syā)

<sup>3.</sup> Katayoggassa (Sī)

<sup>4.</sup> Katamallanepacchassa yuddhabhūmim (Sī)

<sup>5.</sup> Mahāsamudde ca satta mahāmacchā honti (Sī)

nangutthena paharitvā sīsam aparāparam katvā kīlitum āraddhassa sattatthayojanasate thane bhajane pakkhipitva uddhane aropitam viya udakam pakkuthati. Yojanasatamatte<sup>1</sup> padese udakam pitthim chādetum na sakkoti. So evam vadevva "avam mahāsamuddo gambhīroti<sup>2</sup> vadanti. kutassa gambhīratā, mayam pitthimattacchādanampi udakam na labhāmā"ti. Tattha kāyūpapannassa Timirapingalassa mahāsamuddo uttānoti añnesanca khuddakamacchānam uttānoti na vattabbo, evameva ñānūpapannassa therassa paticcasamuppādo uttānoti aññesampi uttānoti na vattabbo. Supannarājā ca diyaddhayojanasatiko hoti, tassa dakkhinapakkho paññāsayojaniko hoti, tathā vāmapakkho, piñchavatti ca satthiyojanikā, gīvā timsayojanikā<sup>3</sup>, mukham navayojanam, pādā dvādasayojanikā, tasmim supannavātam dassetum āraddhe sattatthayojanasatam thānam nappahoti. So evam vadeyya "ayam ākāso anantoti4 vadanti, kutassa anantatā, mayam pakkhavātappattharanokāsampi<sup>5</sup> na labhāmā"ti. Tattha kāyūpapannassa supannarañño ākāso parittoti aññesañca khuddakapakkhīnam parittoti na vattabbo, evameva ñāṇūpapannassa therassa paṭiccasamuppādo uttānoti aññesampi uttānoti na vattabbo.

Rāhu Asurindo pana pādantato yāva kesantā yojanānam cattāri sahassāni aṭṭha ca satāni honti, tassa dvinnam bāhānam antare dvādasayojanasatikam, bahalattena chayojanasatikam, hatthapādatalāni tiyojanasatikāni, tathā mukham, ekangulipabbam paññāsayojanam, tathā bhamukantaram, nalāṭam tiyojanasatikam, sīsam navayojanasatikam. Tassa mahāsamuddam otiṇṇassa gambhīram udakam jāṇuppamāṇam hoti. So evam vadeyya "ayam mahāsamuddo gambhīroti vadanti, kutassa gambhīratā, mayam jāṇuppaṭicchādanamattampi udakam na labhāmā"ti. Tattha kāyūpapannassa Rāhuno mahāsamuddo uttānoti aññesañca uttānoti na vattabbo, evameva ñāṇūpapannassa therassa paṭiccasamuppādo

<sup>1.</sup> Tiyojanasatamatte (Syā) Dī-Ṭṭha 2. 77 piṭṭhe ca.

<sup>2.</sup> Gambhīro gambhīroti (Sī)

<sup>3.</sup> Tiyojanikā (Sī)

<sup>4.</sup> Ananto anantoti (Sī)

<sup>5.</sup> Pakkhavātappaharanokāsampi (Sī), pakkhavātappasāranokāsampi (Syā)

uttānoti aññesampi uttānoti na vattabbo. Etamattham sandhāya Bhagavā mā hevam Ānanda mā hevam Ānandāti āha.

Therassa hi catūhi kāraņehi gambhīro paţiccasamuppādo uttānoti upaṭṭhāsi. Katamehi catūhi? Pubbūpanissayasampattiyā titthavāsena sotāpannatāya bahussutabhāvenāti.

Ito kira satasahassime kappe Padumuttaro nāma Satthā loke uppajji. Tassa Haṁsavatī nāma nagaraṁ ahosi, Ānando nāma rājā pitā, Sumedhā nāma devī mātā, bodhisatto Uttarakumāro nāma ahosi. So puttassa jātadivase mahābhinikkhamanaṁ nikkhamma pabbajitvā padhānamanuyutto anukkamena sabbañňutaṁ patvā "anekajātisaṁsāran"ti udānaṁ udānetvā sattāhaṁ Bodhipallaṅke vītināmetvā "pathaviyaṁ pādaṁ ṭhapessāmī"ti pādaṁ abhinīhari¹. Atha pathaviṁ bhinditvā mahantaṁ padumaṁ uṭṭhāsi. Tassa dhurapattāni navutihatthāni, kesaraṁ tiṁsahatthaṁ, kaṇṇikā dvādasahatthā, navaghaṭappamāṇā reṇu ahosi.

Satthā pana ubbedhato aṭṭhapaññāsahattho ahosi, tassa ubhinnaṁ bāhānamantaraṁ aṭṭhārasahatthaṁ, nalāṭaṁ pañcahatthaṁ, hatthapādā ekādasahatthā. Tassa ekādasahatthena pādena dvādasahatthāya kaṇṇikāya akkantamattāya navaghaṭappamāṇā reṇu uṭṭhāya aṭṭhapaññāsahatthaṁ padesaṁ uggantvā okiṇṇamanosilācuṇṇaṁ viya paccokiṇṇaṁ. Tadupādāya Bhagavā "padumuttaro"tveva paññāyittha. Tassa Devilo ca Sujāto ca dve aggasāvakā ahesuṁ, Amitā ca Asamā ca dve aggasāvikā, Sumano nāma upaṭṭhāko. Padumuttaro Bhagavā pitusaṅgahaṁ kurumāno bhikkhusatasahassaparivāro Haṁsavatiyā rājadhāniyā vasati.

Kaniṭṭhabhātā panassa Sumanakumāro nāma. Tassa rājā Haṁsavatito vīsayojanasate bhogaṁ adāsi, so kadāci āgantvā pitarañca Satthārañca passati. Athekadivasaṁ paccanto kupito². Sumano rañño sāsanaṁ pesesi. Rājā "tvaṁ mayā tāta kasmā ṭhapito"ti paṭipesesi. So core vūpasametvā "upasanto deva janapado"ti rañño pesesi. Rājā tuṭṭho "sīghaṁ mama putto āgacchatū"ti āha.

Tassa sahassamattā amaccā honti. So ()<sup>1</sup> tehi saddhim antarāmagge mantesi "mayham pitā tuttho sace me varam deti, kim ganhāmī"ti. Atha nam ekacce "hatthim ganhatha, assam ganhatha, janapadam ganhatha, sattaratanani ganhathā"ti āhamsu. Apare "tumhe pathavissarassa puttā, na tumhākam dhanam dullabham, laddhampi cetam sabbam pahāva gamanīvam. puññameva ekam ādāya gamanīyam, tasmā deve varam dadamāne temāsam Padumuttaram Bhagavantam upatthātum varam ganhathā"ti. So "tumhe mayham kalyanamitta nama, mametam cittam natthi, tumhehi pana uppāditam, evam karissāmī"ti gantvā pitaram vanditvā pitarā ālingetvā matthake cumbitvā "varam te putta demī"ti vutte "icchāmaham mahārāja Bhagavantam temāsam catūhi paccayehi upatthahanto jīvitam avanjham kātum, idam me varam dehī'ti āha. Na sakkā tāta, aññam varehīti. Deva khattiyānam nāma dvekathā natthi, etameva me dehi, na mamaññena atthoti. Tāta Buddhānam nāma cittam dujjānam, sace Bhagavā na icchissati, mayā dinnampi kim bhavissatīti. "Sādhu deva aham Bhagavato cittam jānissāmī"ti vihāram gato.

Tena ca samayena bhattakiccam nitthāpetvā Bhagavā Gandhakutim pavittho hoti. So mandalamāle sannisinnānam bhikkhūnam santikam agamāsi. Te tam āhamsu "rājaputta kasmā āgatosī"ti. Bhagavantam dassanāya, dassetha me Bhagavantanti. "Na mayam rājaputta icchiticchitakkhane Satthāram datthum labhāmā"ti. Ko pana bhante labhatīti. Sumanatthero nāma rājaputtāti. So "kuhim bhante thero"ti therassa nisinnatthānam pucchitvā gantvā vanditvā "icchāmaham bhante Bhagavantam passitum, dassetha me Bhagavantan"ti āha. Thero "ehi rājaputtā"ti tam gahetvā Gandhakutiparivene thapetvā Gandhakutim āruhi. Atha nam Bhagavā "Sumana kasmā āgatosī"ti āha. Rājaputto bhante Bhagavantam dassanāya āgatoti. Tena hi bhikkhu āsanam paññapehīti. Thero āsanam paññapesi. Nisīdi Bhagavā paññatte āsane. Rājaputto Bhagavantam vanditvā patisanthāram akāsi "kadā āgatosi rājaputtā"ti. Bhante tumhesu Gandhakutim pavitthesu, bhikkhū pana "na mayam icchiticchitakkhane Bhagavantam datthum labhāmā"ti mam therassa santikam pāhesum, thero pana ekavacaneneva dassesi, thero bhante

tumhākam sāsane vallabho mañneti. Āma rājakumāra vallabho esa bhikkhu mayham sāsaneti. Bhante Buddhānam sāsane kim katvā vallabho hotīti. Dānam datvā sīlam samādiyitvā uposathakammam katvā kumārāti. Bhagavā ahampi thero viya Buddhasāsane vallabho hotukāmo, temāsam me vassāvāsam adhivāsethāti. Bhagavā "atthi nu kho gatena<sup>1</sup> attho"ti oloketvā "atthī"ti disvā "suññāgāre kho rājakumāra Tathāgatā abhiramantī"ti āha. Kumāro "aññātam Bhagavā, aññātam sugatā"ti vatvā "aham bhante purimataram gantvā vihāram kāremi, mayā pesite bhikkhusatasahassena saddhim āgacchathā"ti patiññam gahetvā pitu santikam gantvā "dinnā me deva Bhagavatā patiññā, mayā pahite tumhe Bhagavantam peseyyāthā"ti pitaram vanditvā nikkhamitvā vojane vihāram kāretvā vīsayojanasatam addhānam gato. Gantvā attano nagare vihāratthānam vicinanto Sobhanassa nāma kutumbikassa uyyānam disvā satasahassena kinitvā satasahassam vissajjetvā vihāram kāresi. Tattha Bhagavato Gandhakutim, sesabhikkhūnañca rattitthānadivātthānatthāya kutilenamandape kārāpetvā pākāraparikkhepam dvārakotthakañca nitthāpetvā pitu santikam pesesi "nitthitam mayham kiccam, Satthāram pahinathā"ti.

Rājā Bhagavantam bhojetvā "Bhagavā Sumanassa kiccam niṭṭhitam, tumhākam āgamanam paccāsīsatī"ti. Bhagavā satasahassabhikkhuparivāro yojane yojane vihāresu vasamāno agamāsi. Kumāro "Satthā āgacchatī"ti sutvā yojanam paccuggantvā gandhamālādīhi pūjayamāno vihāram pavesetvā—

"Satasahassena me kītam, satasahassena māpitam. Sobhanam nāma uyyānam, paṭiggaṃha Mahāmunī"ti—

Vihāram niyyātesi. So vassūpanāyikadivase dānam datvā attano puttadāre ca amacce ca pakkosāpetvā āha—"Satthā amhākam santikam dūrato āgato, Buddhā ca nāma dhammagarunova, nāmisagarukā<sup>2</sup>. Tasmā aham imam temāsam dve sāṭake nivāsetvā dasa sīlāni samādiyitvā

idheva vasissāmi, tumhe khīṇāsavasatasahassassa imināva nīhārena temāsam dānam dadeyyāthā"ti.

So Sumanattherassa vasanaṭṭhānasabhāgeyeva ṭhāne vasanto yaṁ thero Bhagavato vattaṁ karoti, taṁ sabbaṁ disvā "imasmiṁ ṭhāne ekantavallabho esa thero, etasseva ṭhānantaraṁ patthetuṁ vaṭṭatī"ti cintetvā upakaṭṭhāya pavāraṇāya gāmaṁ pavisitvā sattāhaṁ mahādānaṁ datvā sattame divase bhikkhusatasahassassa pādamūle ticīvaraṁ ṭhapetvā Bhagavantaṁ vanditvā "bhante yadetaṁ mayā magge yojanantarikavihārakārāpanato paṭṭhāya puñāaṁ kataṁ, taṁ neva Sakkasampattiṁ, na mārabrahmasampattiṁ patthayantena, Buddhassa pana upaṭṭhākabhāvaṁ patthentena kataṁ. Tasmā ahampi Bhagavā anāgate Sumanatthero viya ekassa Buddhassa upaṭṭhāko homī"ti pañcapatiṭṭhitena patitvā vanditvā nipanno. Bhagavā "mahantaṁ kulaputtassa cittaṁ, ijjhissati nu kho, no"ti¹ olokento "anāgate ito satasahassime kappe Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tasseva upaṭṭhāko bhavissatī"ti ñatvā—

"Icchitam patthitam tuyham, sabbameva<sup>2</sup> samijjhatu. Sabbe pūrentu sankappā, cando pannaraso yathā"ti—

āha. Kumāro sutvā "Buddhā nāma advejjhakathā hontī"ti dutiyadivaseyeva tassa Bhagavato pattacīvaraṁ gahetvā piṭṭhito piṭṭhito gacchanto viya ahosi. So tasmiṁ Buddhuppāde vassasatasahassaṁ dānaṁ datvā sagge nibbattitvā Kassapabuddhakālepi piṇḍāya carato therassa pattaggahaṇatthaṁ uttarisāṭakaṁ datvā pūjaṁ akāsi. Puna sagge nibbattitvā tato cuto Bārāṇasirājā hutvā aṭṭhannaṁ Paccekabuddhānaṁ paṇṇasālāyo kāretvā maṇi-ādhārake upaṭṭhapetvā catūhi paccayehi dasavassasahassāni upaṭṭhānaṁ akāsi. Etāni pākaṭaṭṭhānāni.

Kappasatasahassam pana dānam dadamānova amhākam bodhisattena saddhim Tusitapure nibbattitvā tato cuto Amitodanasakkassa<sup>3</sup> gehe paṭisandhim gahetvā anupubbena katābhinikkhamano sammāsambodhim patvā paṭhamagamanena Kapilavatthum āgantvā tato nikkhamante<sup>4</sup> Bhagavati Bhagavato

<sup>1.</sup> Na nukhoti (Sī)

<sup>3.</sup> Amitodanasakyassa (Syā)

<sup>2.</sup> Khippameva (Sī)

<sup>4.</sup> Nikkhante (Sī)

parivārattham rājakumāresu pabbajantesu Bhaddiyādīhi saddhim nikkhamitvā Bhagavato santike pabbajitvā<sup>1</sup> nacirasseva āyasmato Puṇṇassa Mantāṇiputtassa santike dhammakatham sutvā sotāpattiphale patiṭṭhahi. Evamesa āyasmā pubbūpanissayasampanno, tassimāya pubbūpanissayasampattiyā gambhīropi paṭiccasamuppādo uttānako viya upatthāsi.

# Titthavāsoti pana garūnam santike

uggahaṇasavanaparipucchanadhāraṇāni vuccanti. So therassa ativiya parisuddho. Tenāpissāyaṁ gambhīropi uttānako viya upaṭṭhāsi. Sotāpannānañca nāma paccayākāro uttānako hutvā upaṭṭhāti, ayañca² āyasmā sotāpanno. Bahussutānaṁ catuhatthe ovarake padīpe jalamāne mañcapīṭhaṁ viya nāmarūpaparicchedo pākaṭo hoti, ayañca āyasmā bahussutānaṁ aggo. Iti bāhusaccabhāvenapissa gambhīropi paccayākāro uttānako viya upaṭṭhāsi. Paṭiccasamuppādo catūhi gambhīratāhi gambhīro. Sā panassa gambhīratā Visuddhimagge vitthāritāva. Sā sabbāpi³ therassa uttānakā⁴ viya upaṭṭhāsi. Tena Bhagavā āyasmantaṁ Ānandaṁ ussādento mā hevanti-ādimāha. Ayaṁ hettha adhippāyo—Ānanda tvaṁ mahāpañño visadañāṇo, tena te gambhīropi paṭiccasamuppādo uttānako viya khāyati, tasmā "mayhameva nu kho esa uttānako viya hutvā upaṭṭhāti, udāhu aññesampī"ti mā evaṁ avaca.

Yam pana vuttam "apasādento"ti, tatthāyamadhippāyo—Ānanda "atha ca pana me uttānakuttānako viya khāyatī"ti mā hevam avaca. Yadi hi te esa uttānakuttānako viya khāyati, kasmā tvam attano dhammatāya sotāpanno nāhosi, mayā<sup>5</sup> dinnanaye ṭhatvā sotāpattimaggam paṭivijjhi. Ānanda idam nibbānameva gambhīram, paccayākāro pana uttānako jāto, atha kasmā oļārikam kāmarāgasamyojanam paṭighasamyojanam, oļārikam kāmarāgānusayam paṭighānusayanti ime cattāro kilese samugghātetvā sakadāgāmiphalam na sacchi karosi, teyeva aṇusahagate cattāro kilese samugghātetvā anāgāmiphalam na sacchikarosi,

<sup>1.</sup> Pabbajito (Sī)

<sup>2.</sup> Ayam pana (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> So sabbopi (Sī)

<sup>4.</sup> Uttānako (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Mayā ca (Sī, Syā, Ka)

rūparāgādīni pañca samyojanāni, mānānusayam bhavarāgānusayam avijjānusavanti ime attha kilese samugghātetvā arahattam na sacchikarosi. Kasmā vā satasahassakappādhikam ekam asankhyeyyam pūritapāramino Sāriputtamoggallānā viya sāvakapāramīñānam na pativijihasi, satasahassakappādhikāni dve asankhvevvāni pūritapāramino Paccekabuddhā viya ca paccekabodhiñānam na pativijihasi<sup>1</sup>. Yadi vā te sabbathāva esa uttānako hutvā upatthāsi, atha kasmā satasahassakappādhikāni cattāri attha solasa vā asankhyeyyāni pūritapāramino Buddhā viya sabbaññutaññānam na sacchikarosi, kim anatthikosi etehi visesādhigamehi, passa yāva ca te aparaddham, tvam nāma sāvakapadesañāne thito atigambhīram paccayākāram "uttānako viya me upatthātī" ti vadasi, tassa te idam vacanam Buddhānam kathāya paccanīkam hoti, tādisena nāma bhikkhunā Buddhānam kathāya paccanīkam kathetabbanti na yuttametam. Nanu mayham Ānanda imam paccayākāram pativijihitum vāyamantasseva kappasatasahassādhikāni cattāri asankhyeyyāni atikkantāni. Paccayākārapativijjhanatthāya ca pana me adinnadānam nāma natthi, apūritapāramī nāma natthi. "Ajja paccayākāram pativijihissāmī"ti pana me nirussāham viva mārabalam vidhamantassa ayam mahāpathavī dvangulamattampi nākampi, tathā pathamayāme pubbenivāsam, majjhimayāme dibbacakkhum sampādentassa. Pacchimayāme pana me balavapaccūsasamaye "avijjā sankhārānam navahi ākārehi paccayo hotī"ti ditthamatteyeva dasasahassilokadhātu ayadandena ākotitakamsathālo viva viravasatam viravasahassam muñcamānā vātāhate paduminipanne udakabindu viya pakampittha. Evam gambhīro cāyam Ānanda paţiccasamuppādo gambhīrāvabhāso ca, etassa Ānanda dhammassa ananubodhā -pa- nātivattatīti.

Etassa dhammassāti etassa paccayadhammassa. Ananubodhāti ñātapariññāvasena ananubujjhanā. Appaṭivedhāti tīraṇappahānapariññāvasena appaṭivijjhanā. Tantākulakajātāti tantaṁ viya ākulajātā. Yathā nāma dunnikkhittaṁ mūsikacchinnaṁ pesakārānaṁ tantaṁ tahiṁ ākulaṁ hoti, "idaṁ aggaṁ, idaṁ mūlan"ti aggena vā aggaṁ, mūlena vā mūlaṁ samānetuṁ dukkaraṁ hoti, evameva sattā imasmiṁ paccayākāre khalitā ākulā byākulā

honti, na sakkonti paccayākāram ujum kātum. Tattha tantam paccattapurisakāre ṭhatvā sakkāpi bhaveyya ujum kātum, ṭhapetvā pana dve bodhisatte añño satto attano dhammatāya paccayākāram ujum kātum samattho nāma natthi. Yathā pana ākulam tantam kañjiyam datvā kocchena pahaṭam tattha tattha guļakajātam hoti gaṇṭhibaddham, evamime sattā paccayesu pakkhalitvā paccaye ujum kātum asakkontā dvāsaṭṭhidiṭṭhigatavasena guļakajātā honti gaṇṭhibaddhā. Ye hi keci diṭṭhiyo sannissitā, sabbe te paccayam ujum kātum asakkontāyeva.

Kulāgaņṭhikajātāti<sup>1</sup> kulāgaṇṭhikaṁ vuccati Pesakārakañjiyasuttaṁ. Kulā nāma sakuṇikā, tassā kulāvakotipi eke. Yathā hi tadubhayampi ākulaṁ aggena vā aggaṁ, mūlena vā mūlaṁ samānetuṁ dukkaranti purimanayeneva yojetabbaṁ.

Muñjapabbajabhūtāti muñjatiṇaṁ viya pabbajatiṇaṁ² viya ca bhūtā tādisā jātā. Yathā hi tāni tiṇāni koṭṭetvā katarajju jiṇṇakāle katthaci patitaṁ gahetvā tesaṁ tiṇānaṁ "idaṁ aggaṁ, idaṁ mūlan"ti aggena vā aggaṁ, mūlena vā mūlaṁ samānetuṁ dukkaraṁ, tampi paccattapurisakāre ṭhatvā sakkā bhaveyya ujuṁ kātuṁ, ṭhapetvā pana dve bodhisatte añño satto attano dhammatāya paccayākāraṁ ujuṁ kātuṁ samattho nāma natthi, evamayaṁ pajā paccayaṁ ujuṁ kātuṁ asakkontī diṭṭhigatavasena gaṇṭhikajātā hutvā apāyaṁ duggatiṁ vinipātaṁ saṁsāraṁ nātivattati.

Tattha **apāyo**ti nirayatiracchānayonipettivisaya-asurakāyā. Sabbepi hi te vaḍḍhisaṅkhātassa ayassa abhāvato "apāyo"ti vuccati, tathā dukkhassa gatibhāvato **duggati**, sukhasamussayato vinipatitattā **vinipāto**. Itaro pana—

Khandhānañca paṭipāṭi, dhātu-āyatanāna ca. Abbhocchinnaṁ vattamānā, **saṁsāro**ti pavuccati.

Tam sabbampi nātivattati nātikkamati, atha kho cutito paṭisandhim, paṭisandhito cutinti evam punappunam cutipaṭisandhiyo gaṇhamānā tīsu bhavesu

catūsu yonīsu pañcasu gatīsu sattasu viññāṇaṭṭhitīsu navasu sattāvāsesu mahāsamudde vātakkhittā $^1$  nāvā viya yante yuttagoṇo viya ca paribbhamatiyeva. Iti sabbametaṁ Bhagavā āyasmantaṁ Ānandaṁ apasādento āha. Sesamettha vuttanayamevāti. . Dasamaṁ.

Dukkhavaggo chattho.

# 7. Mahāvagga

#### 1. Assutavāsuttavannanā

61. Mahāvaggassa paṭhame **assutavā**ti khandhadhātu-āyatanapaccayākārasatipaṭṭhānādīsu uggahaparipucchāvinicchayarahito. **Puthujjano**ti puthūnaṁ nānappakārānaṁ kilesādīnaṁ jananādikāraṇehi puthujjano. Vuttaṁ hetaṁ "puthu kilese janentīti puthujjanā"ti² sabbaṁ vitthāretabbaṁ. Apica puthūnaṁ gaṇanapathamatītānaṁ ariyadhammaparammukhānaṁ nīcadhammasamācārānaṁ janānaṁ antogadhattāpi puthujjano, puthu vā ayaṁ visuṁyeva saṅkhaṁ gato, visaṁsaṭṭho sīlasutādiguṇayuttehi ariyehi janoti puthujjano. Evametehi "assutavā puthujjano"ti dvīhipi padehi ye te—

"Duve puthujjanā vuttā, Buddhenādiccabandhunā. Andho puthujjano eko, kalyāņeko puthujjano"ti—

Dve puthujjanā vuttā, tesu andhaputhujjano gahito. Imasminti paccuppannapaccakkhakāyaṁ dasseti. Cātumahābhūtikasminti catumahābhūtakāye, catumahābhūtehi nibbatte catumahābhūtamayeti³ attho. Nibbindeyyāti ukkaṇṭheyya. Virajjeyyāti na rajjeyya. Vimucceyyāti muccitukāmo bhaveyya. Ācayoti vuḍḍhi. Apacayoti parihāni. Ādānanti nibbatti. Nikkhepananti bhedo.

**Tasmā**ti yasmā ime cattāro vuḍḍhihāninibbattibhedā paññāyanti, tasmā taṁkāraṇāti attho. Iti Bhagavā cātumahābhūtike kāye

<sup>1.</sup> Vātukkhittā (Syā)

<sup>2.</sup> Khu 7. 192 pitthe Mahāniddese.

<sup>3.</sup> Nibbatto catumahābhūtamayoti (Syā, Ka)

rūpam pariggahetum ayuttarūpam katvā arūpam pariggahetum yuttarūpam karoti. Kasmā? Tesam hi bhikkhūnam rūpasmim gāho balavā adhimatto, tena tesam rūpe gāhassa pariggahetabbarūpatam dassetvā nikkaḍḍhanto arūpe patiṭṭhāpanattham evamāha.

Cittanti-ādi sabbam manāyatanasseva nāmam. Tam hi cittavatthutāya cittagocaratāya sampayuttadhammacittatāya ca cittam, mananaṭṭhena mano, vijānanaṭṭhena viññāṇanti vuccati. Nālanti na samattho. Ajjhositanti taṇhāya gilitvā pariniṭṭhapetvā gahitam. Mamāyitanti taṇhāmamattena mama idanti gahitam. Parāmaṭṭhanti diṭṭhiyā parāmasitvā gahitam. Etam mamāti taṇhāgāho, tena aṭṭhasatataṇhāvicaritam gahitam hoti. Esohamasmīti mānagāho, tena nava mānā gahitā honti. Eso me attāti diṭṭhigāho, tena dvāsaṭṭhi diṭṭhiyo gahitā honti. Tasmāti yasmā evam dīgharattam gahitam, tasmā nibbinditum na samattho.

Varam bhikkhaveti idam kasmā āha? Pathamam hi tena<sup>1</sup> rūpam pariggahetum ayuttarūpam katam, arūpam yuttarūpam, atha "tesam bhikkhūnam rūpato gāho nikkhamitvā arūpam gato"ti ñatvā tam nikkaddhitum imam desanam ārabhi. Tattha attato upagaccheyyāti attāti ganheyya. **Bhiyyopī**ti vassasatato uddhampi. Kasmā pana Bhagavā evamāha, kim atirekavassasatam titthamānam rūpam nāma² atthi, nanu pathamavaye pavattam rūpam majihimavayam na pāpunāti, majihimavaye pavattam pacchimavayam, purebhatte pavattam pacchābhattam, pacchābhatte pavattam pathamayāmam, pathamayāme pavattam majjhimayāmam, majjhimayāme pavattam pacchimayāmam na pāpunāti, tathā gamane pavattam thānam, thāne pavattam nisajjam, nisajjāya pavattam sayanam na pāpuņāti, eka-iriyāpathepi pādassa uddharaņe pavattam atiharaņam, atiharane pavattam vītiharanam, vītiharane pavattam vossajjanam, vossajjane pavattam sannikkhepanam, sannikkhepane pavattam sannirujjhanam<sup>3</sup> na pāpunāti, tattha tattheva odhi odhi pabbam pabbam hutvā tattakapāle pakkhittatilā viya patapatāyantā<sup>4</sup> saṅkhārā bhijjantīti? Saccametam<sup>5</sup>. Yathā pana padīpassa jalato<sup>6</sup> jālā tam tam vattippadesam anatikkamityā tattha tattheva bhijjati, atha ca pana pavenisambandhavasena sabbarattim jalito

<sup>1.</sup> Pathamam hīnena (Syā)

<sup>2.</sup> Titthamānam nāma (Sī)

<sup>3.</sup> Sannirumbhanam (Sī)

<sup>4.</sup> Taṭataṭāyantā (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Saccametam evam (Ka)

<sup>6.</sup> Padīpassujjalato (Sī)

padīpoti vuccati, evamidhāpi paveņivasena ayampi kāyo evam ciraṭṭhitiko viya katvā dassito.

Rattiyā ca divasassa cāti rattimhi ca divase ca. Bhummatthe hetam sāmivacanam. Aññadeva uppajjati, aññam nirujjhatīti yam rattim uppajjati ca nirujjhati ca, tato aññadeva divā uppajjati ca nirujjhati cāti attho. Aññam uppajjati, anuppannameva aññam nirujjhatīti evam pana attho na gahetabbo. "Rattiyā ca divasassa cā"ti idam purimapaveņito parittakam¹ paveņim gahetvā paveņivaseneva vuttam, ekarattim pana ekadivasam vā ekameva cittam ṭhātum samattham nāma natthi. Ekasmim hi accharākkhaņe anekāni cittakoṭisatasahassāni uppajjanti. Vuttampi cetam milindapañhe—

"Vāhasatam² kho mahārāja vīhīnam, aḍḍhacūļañca vāhā, vīhisattambaṇāni, dve ca tumbā, ekaccharākkhaṇe ³pavattassa cittassa ettakā vīhī lakkham ṭhapīyamānā parikkhayam pariyādānam gaccheyyun"ti³.

Pavaneti<sup>4</sup> mahāvane. Taṁ muñcitvā aññaṁ gaṇhāti, taṁ muñcitvā aññaṁ gaṇhātīti iminā na so gaṇhitabbasākhaṁ alabhitvā bhūmiṁ otarati, atha kho tasmiṁ mahāvane vicaranto taṁ taṁ sākhaṁ gaṇhantoyeva caratīti ayamattho dassito.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—araññamahāvanam viya hi ārammaṇavanam veditabbam. Tasmim vane vicaraṇamakkaṭo viya ārammaṇavane uppajjanakacittam. Sākhāgahaṇam viya ārammaṇe lubbhanam<sup>5</sup>. Yathā so araññe vicaranto makkaṭo tam tam sākham pahāya tam tam sākham gaṇhāti, evamidam ārammaṇavane vicarantam cittampi kadāci rūpārammaṇam gahetvā uppajjati, kadāci saddādīsu aññataram, kadāci atītam, kadāci anāgatam vā paccuppannam vā, tathā kadāci ajjhattam, kadāci bāhiram. Yathā ca so araññe vicaranto makkaṭo sākham alabhitvā oruyha bhūmiyam nisinnoti na vattabbo, ekam pana

<sup>1.</sup> Parittataram (Syā)

<sup>2.</sup> Vāhasatānam (Sī, Syā, Ka)

<sup>3-3.</sup> Pavattitassa cittassa sankhampi na upenti, kalampi kalabhāgampi na upentīti (Sī, Syā) Khu 11. 109 pitthe passitabbam.

<sup>4.</sup> Brahāvaneti (Syā)

<sup>5.</sup> Ārammanalabhanam (Syā)

paṇṇasākhaṁ gahetvāva nisīdati, evameva ārammaṇavane vicarantaṁ cittampi ekaṁ olubbhārammaṇaṁ alabhitvā uppannanti na vattabbaṁ, ekajātiyaṁ pana ārammaṇaṁ gahetvāva uppajjatīti veditabbaṁ. Ettāvatā ca pana Bhagavatā rūpato nīharitvā arūpe gāho patiṭṭhāpito, arūpato nīharitvā rūpe.

Idāni nam ubhayato nikkaḍḍhitukāmo tatra bhikkhave sutavā ariyasāvakoti desanam ārabhi. Ayam panattho āsīvisadaṭṭhūpamāya dīpetabbo—eko kira puriso āsīvisena daṭṭho, athassa visam harissāmīti cheko bhisakko āgantvā vamanam kāretvā heṭṭhā garuļo, upari nāgoti mantam parivattetvā visam upari āropesi. So yāva akkhippadesā āruļhabhāvam ñatvā "ito param abhiruhitum na dassāmi, daṭṭhaṭṭhāneyeva ṭhapessāmī"ti upari garuļo, heṭṭhā nāgoti mantam parivattetvā kaṇṇe dhumetvā¹ daṇḍakena paharitvā visam otāretvā daṭṭhaṭṭhāneyeva ṭhapesi. Tatrassa ṭhitabhāvam ñatvā agadalepena visam nimmathetvā nhāpetvā "sukhī hohī"ti vatvā yenakāmam pakkāmi.

Tattha āsīvisena daṭṭhassa kāye visapatiṭṭhānaṁ viya imesaṁ bhikkhūnaṁ rūpe adhimattagāhakālo, cheko bhisakko viya Tathāgato, mantaṁ parivattetvā upari visassa āropitakālo viya Tathāgatena tesaṁ bhikkhūnaṁ rūpato gāhaṁ nīharitvā arūpe patiṭṭhāpitakālo, yāva akkhippadesā āruḥhavisassa upari abhiruhituṁ adatvā puna mantabalena otāretvā daṭṭhaṭṭhāneyeva², ṭhapanaṁ viya Satthārā tesaṁ bhikkhūnaṁ arūpato gāhaṁ nīharitvā rūpe patiṭṭhāpitakālo, daṭṭhaṭṭhāne ṭhitassa visassa agadalepena nimmathanaṁ viya ubhayato gāhaṁ nīharaṇatthāya imissā desanāya āraddhakālo veditabbo. Tattha nibbindaṁ virajjatīti iminā maggo kathito, virāgā vimuccatīti phalaṁ, vimuttasminti-ādinā paccavekkhaṇā. . Pathamaṁ.

# 2. Dutiya-assutavāsuttavannanā

62. Dutiye **sukhavedaniyan**ti sukhavedanāya paccayam. **Phassan**ti cakkhusamphassādim. Nanu ca cakkhusamphasso sukhavedanāya paccayo na hotīti? Sahajātapaccayena na hoti, upanissayapaccayena pana javanavedanāya

<sup>1.</sup> Dhūmitvā (Sī), phusitvā (Syā), dhametvā (Ka)

hoti, tam sandhāyetam vuttam. Sotasamphassādīsupi eseva nayo. **Tajjan**ti tajjātikam tassāruppam, tassa phassassa anurūpanti attho.

Dukkhavedaniyanti-ādi vuttanayeneva veditabbam.

Saṃghaṭṭanasamodhānāti saṃghaṭṭanena ceva samodhānena ca, saṃghaṭṭanasampiṇḍanenāti attho. Usmāti uṇhākāro. Tejo abhinibbattatīti aggicuṇṇo nikkhamatīti na gahetabbaṁ, usmākārasseva pana etaṁ vevacanaṁ. Tattha dvinnaṁ kaṭṭhānanti dvinnaṁ araṇīnaṁ. Tattha adhoaraṇī viya vatthu, uttarāraṇī viya ārammaṇaṁ, saṁghaṭṭanaṁ viya phasso, usmādhātu viya vedanā. . Dutiyaṁ.

#### 3. Puttamamsūpamasuttavannanā

63. Tatiye cattārome bhikkhave āhārāti-ādi vuttanayameva. Yasmā panassa aṭṭhuppattiko¹ nikkhepo, tasmā taṁ dassetvāvettha anupubbapadavaṇṇanaṁ karissāmi. Katarāya pana idaṁ aṭṭhuppattiyā nikkhittanti? Lābhasakkārena². Bhagavato kira mahālābhasakkāro uppajji, yathā taṁ cattāro asaṅkhyeyye pūritadānapāramīsañcayassa. Sabbadisāsu hissa yamakamahāmegho vuṭṭhahitvā mahoghaṁ viya sabbapāramiyo "ekasmiṁ attabhāve vipākaṁ dassāmā"ti sampiṇḍitā viya lābhasakkāramahoghaṁ nibbattayiṁsu. Tato tato annapānayānavatthamālāgandhavilepanādihatthā khattiyabrāhmaṇādayo āgantvā "kahaṁ Buddho, kahaṁ Bhagavā, kahaṁ Devadevo Narāsabho Purisasīho"ti Bhagavantaṁ pariyesanti, sakaṭasatehipi paccaye āharitvā okāsaṁ alabhamānā samantā gāvutappamāṇampi sakaṭadhurena sakaṭadhuraṁ āhacca tiṭṭhanti ceva anuppavattanti ca Andhakavindabrāhmaṇādayo viya. Sabbaṁ Khandhake³ tesu tesu suttesu⁴ ca āgatanayena veditabbaṁ.

Yathā Bhagavato, evam bhikkhusamghassāpi. Vuttañcetam—

"Tena kho pana samayena Bhagavā sakkato hoti garukato mānito pūjito apacito lābhī cīvarapiņḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam. Bhikkhusamghopi kho sakkato hoti -paparikkhārānan"ti<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> Atthuppattito (Ka)

<sup>3.</sup> Vi 3. 335 pitthe.

<sup>2.</sup> Lābhasakkāre (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 89; Sam 1. 340 pitthādīsu.

Tathā "yāvatā kho Cunda etarahi saṃgho vā gaṇo vā loke uppanno, nāhaṁ Cunda aññaṁ ekasaṁghampi samanupassāmi evaṁ lābhaggayasaggapattaṁ yatharivāyaṁ Cunda bhikkhusaṁgho"ti¹.

Svāyam Bhagavato ca samghassa ca uppanno lābhasakkāro ekato hutvā dvinnam mahānadīnam udakam viya appameyyo ahosi. Atha Satthā rahogato cintesi "mahālābhasakkāro atītabuddhānampi evarūpo ahosi, anāgatānampi evarūpo bhavissati, kim nu kho bhikkhū āhārapariggāhakena satisampajañnena samannāgatā majjhattā nicchandarāgā hutvā āhāram paribhunjitum sakkonti, na sakkontī"ti.

So addasa ekacce adhunā pabbajite kulaputte apaccavekkhitvā āhāram paribhuñjamāne. Disvānassa etadahosi "mayā kappasatasahassādhikāni cattāri asankhyeyyāni pāramiyo pūrentena na cīvarādihetu pūritā, uttamaphalassa pana arahattassatthāya pūritā. Imepi bhikkhū mama santike pabbajantā na cīvarādihetu pabbajitā, arahattasseva pana atthāya pabbajitā. Te idāni asārameva sāram² anatthameva ca attham karontī'ti evamassa dhammasamvego udapādi. Tato cintesi "sace pañcamam pārājikam paññapetum sakkā abhavissa, apaccavekkhitāhāraparibhogo pañcamam pārājikam katvā paññapetabbo bhaveyya. Na pana sakkā evam kātum, dhuvapaṭisevanaṭṭhānam hetam sattānam. Yathā pana kathite³ pañcamam pārājikam viya nam passissanti, evam dhammādāsam samvaram mariyādam ṭhapessāmi, yam āvajjitvā āvajjitvā anāgate bhikkhū cattāro paccaye paccavekkhitvā paribhuñjissantī'ti. Imāya aṭṭhuppattiyā⁴ imam Puttamamsūpamasuttantam nikkhipi. Tattha cattārome bhikkhave āhārātiādi heṭṭhā vuttatthameva.

Cattāro pana āhāre vitthāretvā idāni tesu ādīnavam dassetum **kathañca bhikkhave kabaļīkāro āhāro daṭṭhabbo**ti-ādimāha. Tattha **jāyampatikā**ti<sup>5</sup> jāyā ceva pati ca. **Parittam sambalan**ti puṭabhattasattumodakādīnam aññataram appamattakam pātheyyam. **Kantāramaggan**ti kantārabhūtam maggam, kantāre vā maggam. **Kantāran**ti<sup>6</sup> corakantāram vāļakantāram amanussakantāram nirudakakantāram appabhakkhakantāranti pañcavidham. Tesu yattha corabhayam

<sup>1.</sup> Dī 3. 104 pitthe. 2. Assādameva sādam (Ka) 3. Yathā kathanci pana (Syā)

<sup>4.</sup> Imāyam atthuppattiyam (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Jayampatikāti (Sī, Ţīkāyam ca.)

<sup>6.</sup> Kantāram hi (Sī)

atthi, taṁ corakantāraṁ. Yattha sīhabyagghādayo vāļā atthi, taṁ vāļakantāraṁ. Yattha balavāmukhayakkhini-ādīnaṁ amanussānaṁ vasena bhayaṁ atthi, taṁ amanussakantāraṁ. Yattha pātuṁ vā nhāyituṁ vā udakaṁ natthi, taṁ nirudakakantāraṁ. Yattha khāditabbaṁ vā bhuñjitabbaṁ vā antamaso kandamūlādimattampi natthi, taṁ appabhakkhakantāraṁ nāma. Yattha panetaṁ pañcavidhampi bhayaṁ atthi, taṁ kantāraṁeva. Taṁ panetaṁ ekāhadvīhatīhādivasena nittharitabbampi atthi, na taṁ idha adhippetaṁ. Idha pana nirudakaṁ appabhakkhaṁ yojanasatikakantāraṁ¹ adhippetaṁ. Evarūpe kantāre maggaṁ². Paṭipajjeyyunti chātakabhayena ceva rogabhayena ca rājabhayena ca upaddutā paṭipajjeyyuṁ "etaṁ kantāraṁ nittharitvā dhammikassa rañño nirupaddave raṭṭhe sukhaṁ vasissāmā"ti maññamānā.

**Ekaputtako**ti ukkhipitvā gahito anukampitabbayutto athirasarīro<sup>3</sup> ekaputtako. **Vallūrañca soṇḍikañcā**ti ghanaghanaṭṭhānato gahetvā vallūraṁ, aṭṭhinissitasirānissitaṭṭhānāni gahetvā sūlamaṁsañcāti<sup>4</sup> attho. **Paṭipiseyyun**ti pahareyyuṁ. **Kahaṁ ekaputtakā**ti ayaṁ tesaṁ paridevanākāro.

Ayam panettha bhūtamattham katvā ādito paṭṭhāya saṅkhepato atthavaṇṇanā—dve kira jāyampatikā puttam gahetvā parittena pātheyyena yojanasatikam kantāramaggam paṭipajjimsu. Tesam pañāsa yojanāni gantvā pātheyyam niṭṭhāsi, te khuppipāsāturā viraļacchāyāyam nisīdimsu. Tato puriso bhariyam āha "bhadde ito samantā paññāsayojanāni gāmo vā nigamo vā natthi, tasmā yam tam purisena kātabbam bahumpi kasigorakkhādikammam, na dāni sakkā tam mayā kātum, ehi mam māretvā upaḍḍhamamsam khāditvā upaḍḍham pātheyyam katvā puttena saddhim kantāram nittharāhī'ti. Puna sāpi tam āha "sāmi mayā dāni yam tam itthiyā kātabbam bahumpi suttakantanādikammam, tam kātum na sakkā, ehi mam māretvā upaḍḍhamamsam khāditvā upaḍḍham pātheyyam katvā puttena saddhim kantāram nittharāhī'ti. Puna sopi tam āha "bhadde mātugāmamaraṇena dvinnam maraṇam paññāyati. Na hi mando kumāro mātarā

<sup>1.</sup> Yojanasatam kantāram (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Evarūpam kantāramaggam (Sī), evarūpe kantāre maggam kantāramaggam (Syā)

<sup>3.</sup> Kīsasarīro (Syā), abhisarīro (Ka)

<sup>4.</sup> Thūlamamsañcāti (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Te (Syā)

<sup>6.</sup> Gatānam (Sī)

<sup>7.</sup> Pātheyye niṭṭhāpite (Syā)

vinā jīvitum sakkoti. Yadi pana mayam jīvāma. Puna dārakam labheyyāma. Handa dāni puttakam māretvā mamsam gahetvā kantāram nittharāmā"ti. Tato mātā puttamāha "tāta pitusantikam gacchā"ti, so agamāsi. Athassa pitā "mayā 'puttakam posessāmī'ti kasigorakkhādīhi anappakam dukkhamanubhūtam, na sakkomi aham puttam māretum, tvamyeva tava puttam mārehī"ti vatvā "tāta mātusantikam gacchā"ti āha. So agamāsi. Athassa mātāpi "mayā puttam patthentiyā govatakukkuravatadevatāyācanādīhipi tāva anappakam dukkhamanubhūtam, ko pana vādo kucchinā pariharantiyā, na sakkomi aham puttam māretun"ti vatvā "tāta pitusantikameva gacchā"ti āha. Evam so dvinnamantarā gacchantoyeva mato. Te tam disvā paridevitvā vuttanayena mamsāni gahetvā khādantā pakkamimsu.

Tesam so puttamamsāhāro navahi kāranehi patikūlattā neva davāya hoti, na madāya, na mandanāya, na vibhūsanāya, kevalam kantāranittharanatthāyeva hoti. Katamehi navahi kāranehi patikūloti ce? Sajātimamsatāya ñātimamsatāya puttamamsatāya piyaputtamamsatāya tarunamamsatāya āmakamamsatāya abhogamamsatāya<sup>1</sup> alonatāya adhūpitatāyāti. Evam hi te<sup>2</sup> navahi kāranehi patikūlam tam puttamamsam khādantā na sārattā giddhamānasā<sup>3</sup> hutvā khādimsu, majihattabhāveveva pana nicchandarāgaparibhoge thitā khādimsu. Na atthinhārucammanissitatthānāni apanetvā thūlathūlam varamamsameva khādimsu, hatthasampattam mamsameva pana khādimsu. Na yāvadattham kanthappamānam katvā khādimsu, thokam thokam pana ekadivasam yāpanamattameva khādimsu. Na aññamaññam maccharāyantā khādimsu, vigatamaccheramalena pana parisuddheneva cetasā khādimsu. Na aññam kiñci migamamsam vā moramamsādīnam vā aññataram khādāmāti sammūlhā khādimsu, piyaputtamamsabhāvam pana jānantāva khādimsu. Na "aho vata mayam punapi evarūpam puttamamsam khādeyyāmā"ti patthanam katvā khādimsu, patthanam pana vītivattāva hutvā khādimsu. Na "ettakam kantāre khāditvā avasittham kantāram atikkamma lonambilādīhi yojetvā khādissāmā"ti sannidhim akamsu, kantārapariyosāne pana "pure mahājano passatī"ti bhūmiyam vā nikhanimsu,

<sup>1.</sup> Agorasatāya (Syā), agorasamamsatāya (Ma-Ţtha 1. 216 piṭṭhe) 2. Tehi (Syā)

<sup>3.</sup> Bhijjamānasā (Syā)

agginā vā jhāpayimsu. Na "koci añño amhe viya evarūpam puttamamsam khāditum na labhatī"ti mānam vā dappam vā akamsu, nihatamānā pana nihatadappā hutvā khādimsu. "Kim iminā aloņena anambilena adhūpitena duggandhenā"ti na hīļetvā khādimsu, hīļanam pana vītivattā hutvā khādimsu. Na "tuyham bhāgo mayham bhāgo tava putto mama putto"ti aññamaññam atimaññimsu. Samaggā pana sammodamānā hutvā khādimsu. Imam nesam evarūpam nicchandarāgādiparibhogam sampassamāno Satthā bhikkhusamghampi tam kāraṇam anujānāpento tam kim maññatha bhikkhave, api nu te davāya vā āhāram āhāreyyunti-ādimāha. Tattha davāya vāti-ādīni Visuddhimagge¹ vitthāritāneva. Kantārassāti nittiṇṇāvasesassa kantārassa.

Evameva khoti navannam pāṭikulyānam vasena piyaputtamamsasadiso katvā daṭṭhabboti attho. Katamesam navannam? Gamanapāṭikulyatādīnam. Gamanapāṭikulyatam paccavekkhantopi hi kabaļīkārāhāram pariggaṇhāti, pariyesanapāṭikulyatam paccavekkhantopi, paribhoganidhānaāsayaparipakkāparipakkasammakkhaṇanissandapāṭikulyatam paccavekkhantopi. Tāni panetāni gamanapāṭikulyatādīni Visuddhimagge² āhārapāṭikulyatāniddese vitthāritāneva. Iti imesam navannam pāṭikulyānam vasena puttamamsūpamam katvā āhāro paribhuñjitabbo.

Yathā te jāyampatikā pāṭikulyam piyaputtamamsam khādantā na sārattā giddhamānasā hutvā khādimsu, majjhattabhāveyeva nicchandarāgaparibhoge ṭhitā khādimsu, evam nicchandarāgaparibhogam katvā paribhuñjitabbo. Yathā ca te na aṭṭhinhārucammanissitam apanetvā thūlathūlam varamamsameva khādimsu, hatthasampattameva pana khādimsu, evam sukkhabhattamandabyañjanādīni³ piṭṭhihatthena apaṭikkhipitvā⁴ vaṭṭakena viya kukkuṭena viya ca odhim adassetvā tato tato sappimamsādisamsaṭṭhavarabhojanamyeva vicinitvā abhuñjantena sīhena viya sapadānam paribhuñjitabbo.

Yathā ca te na yāvadattham kaṇṭhappamāṇam khādimsu, thokam thokam pana ekekadivasam yāpanamattameva khādimsu, evameva āharahatthakādibrāhmaṇānam aññatarena viya yāvadattham udarāvadehakam abhuñjantena catunnam pañcannam

<sup>1.</sup> Visuddhi 1. 30 pitthe.

<sup>2.</sup> Visuddhi 1. 336 pitthe.

<sup>3.</sup> Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī), sukkhabhattathaddhabyañjanādīni (Syā)

<sup>4.</sup> Apakkhipitvā (Ka)

vā ālopānam okāsam thapetvāva Dhammasenāpatinā viya paribhuñjitabbo. So kira pañcacattālīsa vassāni tiṭṭhamāno "pacchābhatte ambiluggārasamuṭṭhāpakam katvā ekadivasampi āhāram na āhāresin"ti vatvā sīhanādam nadanto imam gāthamāha—

"Cattāro pañca ālope, abhutvā udakam pive. Alam phāsuvihārāya, pahitattassa bhikkhuno"ti<sup>1</sup>.

Yathā ca te na aññamaññaṁ maccharāyantā khādiṁsu, vigatamalamaccherena pana parisuddheneva cetasā khādiṁsu, evameva piṇḍapātaṁ labhitvā amaccharāyitvā "imaṁ sabbaṁ gaṇhantassa sabbaṁ dassāmi, upaḍḍhaṁ gaṇhantassa upaḍḍhaṁ, sace gahitāvaseso bhavissati, attanā paribhuñjissāmī"ti sāraṇīyadhamme² ṭhiteneva paribhuñjitabbo. Yathā ca te na "aññaṁ kiñci mayaṁ migamaṁsaṁ vā moramaṁsādīnaṁ vā aññataraṁ khādāmā"ti sammūḷhā khādiṁsu, piyaputtamaṁsabhāvaṁ pana jānantāva khādiṁsu, evameva piṇḍapātaṁ labhitvā "ahaṁ khādāmi bhuñjāmī"ti attūpaladdhisammohaṁ anuppādetvā "kabaḷīkārāhāro na jānāti 'cātumahābhūtikakāyaṁ vaḍḍhemī'ti, kāyopi na jānāti 'kabaḷīkārāhāro maṁ vaḍḍhetī'ti", evaṁ sammohaṁ pahāya paribhuñjitabbo.

Yathā ca te na "aho vata mayam punapi evarūpam puttamamsam khādeyyāmā"ti patthanam katvā khādimsu, patthanam pana vītivattāva hutvā khādimsu, evameva paṇītabhojanam laddhā "aho vatāham svepi punadivasepi evarūpam labheyyam", lūkham vā pana laddhā "hiyyo viya me ajja paṇītabhojanam na laddhan"ti patthanam vā anusocanam vā akatvā nittaṇhena—

"Atītam nānusocāmi, nappajappāmināgatam<sup>3</sup>. Paccuppannena yāpemi, tena vaṇṇo pasīdatī"ti<sup>4</sup>—

Imam ovādam anussarantena "paccuppanneneva yāpessāmī"ti paribhuñjitabbo.

Yathā ca te na "ettakam kantāre khāditvā avasiṭṭham kantāram atikkamma loṇambilādīhi yojetvā khādissāmā"ti sannidhim akamsu,

<sup>1.</sup> Khu 2. 343 piṭṭhe Theragāthāyam.

<sup>3.</sup> Nappajappāmanāgatam (Sī)

<sup>2.</sup> Sārāṇīyadhamme (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Khu 6. 156 pitthe Jātake.

kantārapariyosāne pana "pure mahājano passatī" ti bhūmiyam vā nikhanimsu, agginā vā jhāpayimsu, evameva—

"Annānamatho pānānam,
Khādanīyānam athopi vatthānam.
Laddhā na sannidhim kayirā,
Na ca parittase tāni alabhamāno"ti<sup>1</sup>—

Imam ovādam anussarantena catūsu paccayesu yam yam labhati, tato tato attano yāpanamattam gahetvā sesam sabrahmacārīnam vissajjetvā sannidhim parivajjantena paribhuñjitabbo. Yathā ca te na "koci añño amhe viya evarūpam puttamamsam khāditum na labhatī"ti mānam vā dappam vā akamsu, nihatamānā pana nihatadappā hutvā khādimsu, evameva paṇītabhojanam labhitvā "ahamasmi lābhī cīvarapiṇḍapātādīnan"ti na māno vā dappo vā kātabbo. "Nāyam pabbajjā cīvarādihetu, arahattahetu panāyam pabbajjā"ti paccavekkhitvā nihatamānadappeneva paribhuñjitabbo.

Yathā ca te "kiṁ iminā aloņena anambilena adhūpitena duggandhenā"ti hīletvā na khādiṁsu, hīlanaṁ pana vītivattā hutvā khādiṁsu, evameva piṇḍapātaṁ labhitvā "kiṁ iminā assagoṇabhattasadisena lūkhena nirasena, suvānadoṇiyaṁ taṁ pakkhipathā"ti evaṁ piṇḍapātaṁ vā, "ko imaṁ bhuñjissati, kākasunakhādīnaṁ dehī"ti evaṁ dāyakaṁ vā ahīlentena—

"Sa pattapāṇi vicaranto, amūgo mūgasammato. Appaṁ dānaṁ na hīļeyya, dātāraṁ nāvajāniyā"ti²—

Imam ovādam anussarantena paribhuñjitabbo. Yathā ca te na "tuyham bhāgo, mayham bhāgo, tava putto, mama putto"ti aññamaññam atimaññimsu, samaggā pana sammodamānā hutvā khādimsu, evamevam piṇḍapātam labhitvā yathā ekacco "ko tumhādisānam dassati nikkāraṇā ummāresu pakkhalantānam āhiṇḍantānam³, vijātamātāpi vo dātabbam na maññati, mayam

<sup>1.</sup> Khu 1. 422 piṭṭhe Suttanipāte.

<sup>3.</sup> Pakkhalantā āhindatha (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Khu 1. 389 pitthe.

pana gatagataṭṭhāne paṇītāni cīvarādīni labhāmā"ti sīlavante sabrahmacārī atimaññati, yaṁ sandhāya vuttaṁ—

"So tena lābhasakkārasilokena abhibhūto pariyādiņņacitto aññe pesale bhikkhū atimaññati. Taṁ hi tassa bhikkhave moghapurisassa hoti dīgharattaṁ ahitāya dukkhāyā"ti¹.

Evam kañci anatimaññitvā sabbehi sabrahmacārīhi saddhim samaggena sammodamānena hutvā paribhuñjitabbam.

Pariññāteti natapariñna tīranapariñna pahanapariñnati imahi tīhi pariññāhi pariññāte. Katham? Idha bhikkhu "kabalīkārāhāro nāma ayam savatthukavasena ojatthamakarūpam hoti, ojatthamakarūpam kattha patihaññati? Jivhāpasāde, jivhāpasādo kinnissito? Catumahābhūtanissito. Iti ojatthamakam jivhāpasādo tassa paccayāni mahābhūtānīti ime dhammā rūpakkhandho nāma, tam parigganhato uppannā phassapañcamakā dhammā cattāro arūpakkhandhā. Iti sabbepime pañcakkhandhā sankhepato nāmarūpamattam hotī"ti pajānāti. So te dhamme sarasalakkhanato vavatthapetvā tesam paccayam pariyesanto anulomapatilomam<sup>2</sup> paticcasamuppādam passati. Ettāvatānena kabalīkārāhāramukhena sappaccayassa nāmarūpassa yāthāvato ditthattā kabalīkārāhāro ñātapariññāya pariññāto hoti. So tadeva sappaccayam nāmarūpam aniccam dukkham anattāti tīņi lakkhanāni āropetvā sattannam anupassanānam vasena sammasati. Ettävatänena so tilakkhanapativedhasammasanañānasankhātāya tīranapariññāya pariññāto hoti. Tasmimyeva<sup>3</sup> nāmarūpe chandarāgāvakaddhanena anāgāmimaggena parijānatā pahānapariññāya pariññāto hotīti.

Pañcakāmaguņikoti pañcakāmaguņasambhavo rāgo pariññāto hoti. Ettha pana tisso pariññā ekapariññā sabbapariññā mūlapariññāti. Katamā ekapariññā? Yo bhikkhu jivhādvāre ekarasataņham parijānāti, tena pañcakāmaguņiko rāgo pariññātova hotīti. Kasmā? Tassāyeva tattha uppajjanato. Sāyeva hi taṇhā cakkhudvāre uppannā

rūparāgo nāma hoti, sotadvārādīsu uppannā saddarāgādayo. Iti yathā ekasseva corassa pañcamagge hanato ekasmim magge gahetvā sīse chinne pañcapi maggā khemā honti, evam jivhādvāre rasataņhāya pariññātāya pañcakāmaguņiko rāgo pariññāto hotīti ayam ekapariññā nāma.

Katamā sabbapariññā? Patte pakkhittapiņḍapātasmim hi ekasmimyeva pañcakāmaguṇikarāgo labbhati. Katham? Parisuddham tāvassa vaṇṇam olokayato rūparāgo hoti, uṇhe sappimhi tattha āsiñcante paṭapaṭāti saddo uṭṭhahati, tathārūpam khādanīyam vā khādantassa murumurūti saddo uppajjati, tam assādayato saddarāgo. Jīrakādivasagandham¹ assādentassa gandharāgo, sādurasavasena rasarāgo. Mudubhojanam phassavantanti assādayato phoṭṭhabbarāgo. Iti imasmim āhāre satisampajaññena pariggahetvā nicchandarāgaparibhogena paribhutte sabbopi so pariññāto hotīti ayam sabbapariññā nāma.

Katamā mūlapariññā? Pañcakāmaguņikarāgassa hi kabaļīkārāhāro mūlam. Kasmā? Tasmim sati tassuppattito. Brāhmaņatissabhaye kira dvādasa vassāni jāyampatikānam upanijjhānacittam nāma nāhosi. Kasmā? Āhāramandatāya. Bhaye pana vūpasante yojanasatiko Tambapaṇṇidīpo dārakānam jātamangalehi ekamangalo ahosi. Iti mūlabhūte āhāre pariññāte pañcakāmaguṇiko rāgo pariññātova hotīti ayam mūlapariññā nāma.

Natthi taṁ saṁyojananti tena rāgena saddhiṁ pahānekaṭṭhatāya pahīnattā natthi. Evamayaṁ desanā yāva anāgāmimaggā kathitā. "Ettakena pana mā vosānaṁ āpajjiṁsū"ti etesaṁyeva rūpādīnaṁ vasena pañcasu khandhesu vipassanaṁ vaḍḍhetvā yāva arahattā kathetuṁ vaṭṭatīti. . Pathamāhāro nitthito.

Dutiye niccammāti khurato paṭṭhāya yāva siṅgamūlā sakalasarīrato uddālitacammā kiṁsukarāsivaṇṇā. Kasmā pana aññaṁ hatthi-assagoṇādi-upamaṁ agahetvā niccammagāvūpamā gahitāti? Titikkhituṁ asamatthabhāvadīpanatthaṁ. Mātugāmo hi uppannaṁ dukkhavedanaṁ titikkhituṁ adhivāsetuṁ na sakkoti, evameva phassāhāro abalo dubbaloti dassanatthaṁ sadisameva upamaṁ āhari. Kuṭṭanti silākuṭṭādīnaṁ aññataraṁ. Kuṭṭanissitā pāṇā nāma uṇṇanābhisarabūmūsikādayo. Rukkhanissitāti uccāliṅgapāṇakādayo. Udakanissitāti macchasuṁsumārādayo. Ākāsanissitāti ḍaṁsamakasakākakulalādayo. Khādeyyunti luñcitvā khādeyyuṁ. Sā tasmiṁ tasmiṁ ṭhāne taṁtaṁṭhānasannissayamūlikaṁ pāṇakhādanabhayaṁ sampassamānā neva attano sakkārasammānaṁ, na piṭṭhiparikammasarīrasambāhana-uṇhodakāni icchati, evameva bhikkhu phassāhāramūlakaṁ kilesapāṇakakhādanabhayaṁ sampassamāno tebhūmakaphassena anatthiko hoti.

Phasse bhikkhave āhāre pariññāteti tīhi pariññāhi pariññāte. Idhāpi tisso pariññā. Tattha "phasso saṅkhārakkhandho, taṁsampayuttā vedanā vedanākkhandho, saññā saññākkhandho, cittaṁ viññāṇakkhandho, tesaṁ vatthārammaṇāni rūpakkhandho"ti evaṁ sappaccayassa nāmarūpassa yāthāvato dassanaṁ¹ ñātapariññā. Tattheva tilakkhaṇaṁ āropetvā sattannaṁ anupassanānaṁ vasena aniccādito tulanaṁ tīraṇapariññā. Tasmiṁyeva pana nāmarūpe chandarāganikkaḍḍhano arahattamaggo pahānapariññā. Tisso vedanāti evaṁ phassāhāre tīhi pariññāhi pariññāte tisso vedanā pariññātāva honti tammūlakattā taṁsampayuttattā ca. Iti phassāhāravasena desanā yāva arahattā kathitā. . Dutiyāhāro.

Tatiye aṅgārakāsūti aṅgārānaṁ kāsu. Kāsūti rāsipi vuccati āvāṭopi.

"Aṅgārakāsum apare phuṇanti<sup>1</sup>,
Narā rudantā paridaḍḍhagattā.
Bhayam hi mam vindati sūta disvā,
Pucchāmi tam Mātali devasārathī"ti<sup>2</sup>—

Ettha rāsi "kāsū"ti vutto.

"Kinnu santaramānova, kāsum khanasi sārathī"ti3—

Ettha āvāṭo. Idhāpi ayameva adhippeto. **Sādhikaporisā**ti atirekaporisā pañcaratanappamāṇā. **Vītaccikānaṁ vītadhūmānan**ti etenassa mahāpariļāhataṁ dasseti. Jālāya vā hi dhūme vā sati vāto<sup>4</sup> samuṭṭhāti, pariļāho mahā na hoti, tadabhāve vātābhāvato pariļāho mahā hoti. **Ārakāvassā**ti dūreyeva bhaveyya.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—angārakāsu viya hi tebhūmakavaṭṭam daṭṭhabbam. Jīvitukāmo puriso viya vaṭṭanissito bālaputhujjano. Dve balavanto purisā viya kusalākusalakammam. Tesam tam purisam nānābāhāsu gahetvā angārakāsum upakaḍḍhanakālo viya puthujjanassa kammāyūhanakālo. Kammam hi āyūhiyamānameva paṭisandhim ākaḍḍhati nāma. Angārakāsunidānam dukkham viya kammanidānam vattadukkham veditabbam.

Pariññāteti tīhi pariññāhi pariññāte. Pariññāyojanā panettha phasse vuttanayeneva veditabbā. Tisso taṇhāti kāmataṇhā bhavataṇhā vibhavataṇhāti imā pariññātā honti. Kasmā? Taṇhāmūlakattā manosañcetanāya. Na hi hetumhi appahīne phalaṁ pahīyati. Iti manosañcetanāhāravasenapi yāva arahattā desanā kathitā. . Tatiyāhāro.

Catutthe **āgucārin**ti pāpacārim dosakārakam. **Katham so puriso**ti so puriso kathambhūto, kim yāpeti, na yāpetīti pucchati. **Tatheva deva jīvatī**ti yathā pubbe, idānipi tatheva jīvati.

<sup>1.</sup> Thunanti (Syā), punanti (Ka)

<sup>3.</sup> Khu 6. 149 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 6. 189 pitthe Jātake.

<sup>4.</sup> Parilāho mahāvāto (Syā)

Evameva khoti idhāpi idam opammasamsandanam—rājā viya hi kammam daṭṭhabbam, āgucārī puriso viya vaṭṭasannissito bālaputhujjano, tīṇi sattisatāni viya paṭisandhiviññāṇam, āgucārim purisam "tīhi sattisatehi hanathā"ti raññā āṇattakālo viya kammaraññā vaṭṭasannissitaputhujjanam gahetvā paṭisandhiyam pakkhipanakālo. Tattha kiñcāpi tīṇi sattisatāni viya paṭisandhiviññāṇam, sattīsu pana dukkham natthi, sattīhi pahaṭavaṇamūlakam¹ dukkham, evameva paṭisandhiyampi dukkham natthi, dinnāya pana paṭisandhiyā pavatte vipākadukkham sattipahaṭavaṇamūlakam dukkham² viya hoti.

Pariññateti tīheva pariññahi pariññate. Idhapi pariññayojana phassahare vuttanayeneva veditabba. Namarūpanti viññaṇapaccaya namarūpaṁ. Viññaṇasmiṁ hi pariññate taṁ pariññatameva hoti tammūlakatta sahuppannatta ca. Iti viññaṇaharavasenapi yava arahatta desana kathitati. . Catutthaharo. . Tatiyaṁ.

### 4. Atthirāgasuttavannanā

64. Catutthe **rāgo**ti-ādīni lobhasseva nāmāni. So hi rañjanavasena rāgo, nandanavasena nandī, taṇhāyanavasena taṇhāti vuccati. **Patiṭṭhitaṁ tattha viññāṇaṁ virūļhan**ti kammaṁ javāpetvā³ paṭisandhi-ākaḍḍhanasamatthatāya patiṭṭhitañceva virūļhañca. **Yatthā**ti tebhūmakavaṭṭe bhummaṁ, sabbattha vā purimapurimapade etaṁ bhummaṁ. **Atthi tattha saṅkhārānaṁ vuddhī**ti idaṁ imasmiṁ vipākavaṭṭe ṭhitassa āyativaṭṭahetuke saṅkhāre sandhāya vuttaṁ. **Yattha atthi āyatiṁ punabbhavābhinibbattī**ti yasmiṁ ṭhāne āyatiṁ punabbhavābhinibbattīti atthi.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—rajakacittakārā viya hi sahakammasambhāram kammam, phalakabhittidussapaṭā viya tebhūmakavaṭṭam. Yathā rajakacittakārā parisuddhesu phalakādīsu rūpam samuṭṭhāpenti, evameva sasambhārakakammam bhavesu rūpam samuṭṭhāpeti. Tattha yathā akusalena cittakārena samuṭṭhāpitam rūpam virūpam hoti dussaṇṭhitam amanāpam, evameva

<sup>1.</sup> Pahaṭavaṇamukhamūlaṁ (Syā)

Sattīhi pahatavaņamukhamūladukkham (Syā), sattipahatavaņamūlam khedam dukkham (Ka)

<sup>3.</sup> Jirāpetvā (Syā)

ekacco kammam karonto ñāṇavippayuttena cittena karoti, tam kammam rūpam samuṭṭhāpentam cakkhādīnam sampattim adatvā dubbaṇṇam dussaṇṭhitam¹ mātāpitūnampi amanāpam rūpam samuṭṭhāpeti. Yathā pana kusalena cittakārena samuṭṭhāpitam rūpam surūpam hoti susaṇṭhitam manāpam, evameva ekacco kammam karonto ñāṇasampayuttena cittena karoti, tam kammam rūpam samuṭṭhāpentam cakkhādīnam sampattim datvā suvaṇṇam susaṇṭhitam alaṅkatapaṭiyattam viya rūpam samuṭṭhāpeti.

Ettha ca āhāram viññāṇena saddhim sankhipitvā āhāranāmarūpānam antare eko sandhi, vipākavidhim nāmarūpena sankhipitvā nāmarūpasankhārānam antare eko sandhi, sankhārānamca āyatibhavassa ca antare eko sandhīti veditabbo.

Kūṭāgāranti ekakaṇṇikaṁ gāhāpetvā<sup>2</sup> kataṁ agāraṁ. Kūṭāgārasālāti dve kaṇṇike gahetvā katasālā. Evameva khoti ettha khīṇāsavassa kammaṁ sūriyarasmisamaṁ veditabbaṁ. Sūriyarasmi pana atthi, sā kevalaṁ patiṭṭhāya abhāvena appatiṭṭhā nāma jātā, khīṇāsavassa kammaṁ natthitāya eva appatiṭṭhaṁ. Tassa hi kāyādayo atthi, tehi pana katakammaṁ kusalākusalaṁ nāma na hoti, kiriyamatte ṭhatvā avipākaṁ hoti. Evamassa kammaṁ natthitāya eva appatiṭṭhaṁ nāma jātanti. . Catutthaṁ.

### 5. Nagarasuttavannanā

65. Pañcame nāmarūpe kho sati viññāṇanti ettha "saṅkhāresu sati viññāṇan"ti ca "avijjāya sati saṅkhārā"ti ca vattabbaṁ bhaveyya, tadubhayampi na vuttaṁ. Kasmā? Avijjāsaṅkhārā hi tatiyo bhavo, tehi saddhiṁ ayaṁ vipassanā na ghaṭīyati. Mahāpuriso hi paccuppannapañcavokāravasena abhiniviṭṭhoti.

Nanu ca avijjāsankhāresu adiṭṭhesu na sakkā Buddhena bhavitunti. Saccam na sakkā, iminā pana te bhava-upādānatanhāvasena diṭṭhāva. Tasmā yathā nāma godham anubandhanto puriso tam kūpam paviṭṭham disvā otāretvā³ paviṭṭhaṭṭhānam khanitvā godham gahetvā pakkameyya, na parabhāgam

khaneyya, kasmā? Kassaci natthitāya. Evam mahāpurisopi godham anubandhanto puriso viya Bodhipallanke nisinno jarāmaraṇato paṭṭhāya "imassa ayam paccayo, imassa ayam paccayo"ti pariyesanto yāva nāmarūpadhammānam paccayam disvā tassapi paccayam pariyesanto viññāṇameva addasa. Tato "ettako¹ pañcavokārabhavavasena sammasanacāro"ti² vipassanam paṭinivattesi, parato tucchakūpassa abhinnaṭṭhānam³ viya avijjāsankhāradvayam atthi, tadetam heṭṭhā vipassanāya gahitattā pāṭiyekkam sammasanūpagam na hotīti na aggahesi.

Paccudāvattatīti paṭinivattati. Katamam panettha viññāṇam paccudāvattatīti? Paṭisandhiviññāṇampi vipassanāviññāṇampi<sup>4</sup>. Tattha paṭisandhiviññāṇam paccayato paṭinivattati, vipassanāviññāṇam<sup>5</sup> ārammaṇato. Ubhayampi nāmarūpam nātikkamati, nāmarūpato param na gacchati. Ettāvatā jāyetha vāti-ādīsu viññāṇe nāmarūpassa paccaye honte, nāmarūpe viññāṇassa paccaye honte, dvīsupi aññamaññapaccayesu hontesu ettakena jāyetha vā upapajjetha vā. Ito hi param kimaññam jāyetha vā upapajjetha vā, nanu etadeva jāyati ca upapajjati cāti.

Evam saddhim aparāparacutipaṭisandhīhi pañca padāni dassetvā puna tam ettāvatāti vuttamattham niyyātento yadidam nāmarūpapaccayā viññāṇam, viññāṇapaccayā nāmarūpanti vatvā tato param anulomapaccayākāravasena viññāṇapaccayā nāmarūpamūlakam āyatijarāmaraṇam dassetum nāmarūpapaccayā saļāyatananti-ādimāha.

Añjasanti maggasseva vevacanam. Uddhāpavantanti āpato uggatattā uddhāpanti<sup>6</sup> laddhavohārena pākāravatthunā samannāgatam. Ramaṇīyanti samantā catunnam dvārānam abbhantare ca nānābhaṇḍānam sampattiyā ramaṇīyam. Māpehīti mahājanam pesetvā vāsam kārehi. Māpeyyāti vāsam kāreyya. Kārento ca paṭhamam aṭṭhārasa manussakoṭiyo pesetvā "sampuṇṇan"ti pucchitvā "na tāva sampuṇṇan"ti vutte aparāni pañcakulāni peseyya. Puna pucchitvā "na tāva sampuṇṇan"ti vutte aparāni pañcapaññāsakulāni peseyya. Puna pucchitvā "na tāva sampuṇṇan"ti vutte aparāni

<sup>1.</sup> Ettake (Ka)

<sup>3.</sup> Abhindanaṭṭhānaṁ (Sī), abhindaṭṭhānaṁ (Syā)

<sup>5.</sup> Vipassanāñānam (Sī)

<sup>2.</sup> Sammasanam karoti (Ka)

<sup>4.</sup> Vipassanāñāṇampi (Sī)

<sup>6.</sup> Uddāpanti (Sī)

timsa kulāni peseyya. Puna pucchitvā "na tāva sampuṇṇan"ti vutte aparam kulasahassam peseyya. Puna pucchitvā "na tāva sampuṇṇan"ti vutte aparāni ekādasanahutāni kulāni peseyya. Puna pucchitvā "na tāva sampuṇṇan"ti vutte aparāni caturāsītikulasahassāni peseyya. Puna "sampuṇṇan"ti pucchite "mahārāja kim vadesi, mahantam nagaram asambādham, iminā nayena kulāni pesetvā na sakkā pūretum, bherim pana carāpetvā 'amhākam nagaram imāya ca imāya ca sampattiyā sampannam, ye tattha vasitukāmā, yathāsukham gacchantu, imañcimañca parihāram labhissantī'ti nagarassa ceva vaṇṇam lokassa ca parihāralābham ghosāpethā"ti vadeyya. So evam kareyya. Tato manussā nagaraguṇañceva parihāralābhañca sutvā sabbadisāhi samosaritvā nagaram pūreyyum. Tam aparena samayena iddhañceva assa phītañca. Tam sandhāya tadassa nagaram aparena samayena iddhañceva phītañcāti-ādi vuttam.

Tattha **iddhan**ti samiddham subhikkham. **Phītan**ti sabbasampattīhi pupphitam¹. **Bāhujaññan**ti bahūhi ñātabbam, bahujanānam hitam vā. "Bahujanan"tipi pāṭho. **Ākiṇṇamanussa**nti manussehi ākiṇṇam nirantaram phuṭṭham. **Vuḍḍhivepullappattan**ti vuḍḍhippattañceva vepullappattañca, seṭṭhabhāvañceva vipulabhāvañca pattam, dasasahassacakkavāļe agganagaram jātanti attho.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—araññapavane caramānapuriso viya hi Dīpankarapādamūlato paṭṭhāya pāramiyo pūrayamāno mahāpuriso daṭṭhabbo, tassa purisassa pubbakehi manussehi anuyātamaggadassanam viya mahāsattassa anupubbena Bodhipallanke nisinnassa pubbabhāge aṭṭhaṅgikassa vipassanāmaggassa dassanam, purisassa tam ekapadikamaggam anugacchato aparabhāge mahāmaggadassanam viya mahāsattassa uparivipassanāya ciṇṇante lokuttaramaggadassanam, purisassa teneva maggena gacchato purato nagaradassanam viya Thathāgatassa nibbānanagaradassanam, bahinagaram panettha aññena diṭṭham, aññena manussavāsam katam, nibbānanagaram Satthā sayameva passi, sayam vāsamakāsi. Tassa purisassa catunnam dvārānam diṭṭhakālo viya Tathāgatassa catunnam maggānam diṭṭhakālo, tassa catūhi dvārehi nagaram pavitthakālo viya Tathāgatassa catūhi

maggehi nibbanam pavitthakalo, tassa nagarabbhantare bhandavavatthānakālo viva Tathāgatassa paccavekkhanañānena paropannāsakusaladhammavavatthānakālo. Nagarassa agārakaranattham<sup>1</sup> kulapariyesanakālo viya Satthu phalasmāpattito vutthāya veneyyasatte volokanakālo, tena purisena yācitassa rañño ekam mahākutumbikam ditthākālo viya mahābrahmunā yācitassa Bhagavato Aññāsikondaññattheram ditthakālo, rañño mahākutumbikam pakkosāpetvā "nagaravāsam karohī"ti pahitakālo viya Bhagavato ekasmim pacchābhatte atthārasayojanamaggam gantvā āsālhipunnamadivase Bārānasiyam Isipatanam pavisitvā theram kāyasakkhim katvā dhammam desitakālo, mahākutumbikena atthārasa purisakotiyo gehetvā nagaram ajjhāvutthakālo viya Tathāgatena dhammacakke pavattite therassa attharasahi brahmakotīhi saddhim sotāpattiphale patitthitakālo, evam nibbānanagaram pathamam āvāsitam, tato sampunnam nagaranti pucchitva na tavati vutte panca kulani adim katva yāva caturāsītikulasahassapesanam viya Tathāgatassa pañcamadivasato patthāya Anattalakkhanasuttādīni desetvā pañcavaggiye ādim katvā Yasapamukhā pañcapannāsa kulaputtā, timsa Bhaddavaggiyā, sahassapurānajatilā, Bimbisārapamukhāni ekādasapurisanahutāni, tirokuttānumodane caturāsītisahassānīti ettakassa janassa ariyamaggm otāretvā nibbānanagaram pesitakālo, atha tena nayena nagare apūriyamāne bherim carāpetvā nagarassa vannaghosanam kulānam parihāralābhaghosanam viya ca māsassa attha divase tattha tattha nisīditvā dhammakathikānam nibbānavannassa ceva nibbānappattānam jātikantārādinittharaṇānisamsassa ca ghosanam, tato sabbadisāhi āgantvā manussānam nagarasamosaranam viya tattha tattha dhammakatham sutvā tato tato nikkhamitvā pabbajjam ādim katvā anulomapatipadam patipannānam aparimānānam kulaputtānam nibbānasamosaranam datthabbam.

**Purāṇaṁ maggan**ti ariyaṁ aṭṭhaṅgikaṁ maggaṁ. Ayaṁ hi ariyamaggo pavāraṇasutte² avattamānakaṭṭhena "anuppannamaggo"ti vutto, imasmiṁ sutte avaḷañjaṭṭhena "purāṇamaggo"ti. **Brahmacariyan**ti sikkhattayasaṅgahaṁ sakalasāsanaṁ. **Iddhan**ti

jhānassādena samiddham subhikkham. **Phītan**ti abhiññābharanehi<sup>1</sup> pupphitam. Vitthārikanti vitthinnam. Bāhujaññanti bahujanaviññeyyam. Yāva devamanussehi suppakāsitanti yāva dasasahassacakkavāle devamanussehi paricchedo atthi, etasmim antare suppakāsitam sudesitam Tathāgatenāti. . Pañcamam.

### 6. Sammasasuttavannanā

66. Chatthe **āmantesī**ti kasmā āmantesi? Yasmāssa sukhumā tilakkhanāhatā dhammadesanā upatthāsi. Tasmim kira janapade manussā sahetukā paññavanto. Siniddhāni kirettha bhojanāni, tānisevato janassa pañña vaddhiti, te gambhīram tilakkhanāhatam dhammakatham pativijjhitum samatthā honti. Teneva Bhagavā dīghamajjhimesu Mahāsatipatthānāni<sup>2</sup>, Mahānidānam<sup>3</sup>, Āneñjasappāyam<sup>4</sup>, Samyuttake Cūlanidānādisuttanti<sup>5</sup> evamādīni aññāni gambhīrāni suttāni tattheva kathesi. Sammasatha noti sammasatha nu. Antaram sammasanti<sup>6</sup> abbhantaram paccavasammasanam. Na so bhikkhu Bhagavato cittam ārādhesīti paccayākāravasena byākārāpetukāmassa Bhagavato tathā abyākaritvā dvattimsākāravasena byākaronto ajjhāsayam gahetum nāsakkhi.

Etadavocāti desanā yathānusandhim na gatā, desanāya yathānusandhigamanattham etadavoca. Tenahānanda sunāthāti idam Tepitake Buddhavacane asambhinnapadam<sup>7</sup>. Aññattha hi evam vuttam nāma natthi. Upadhinidānanti khandhupadhinidānam. Khandhapañcakam hettha upadhīti adhippetam. Uppajjatīti jāyati. Nivisatīti punappunam pavattivasena patitthahati.

Yam kho loke piyarupam satarupanti yam lokasmim piyasabhavanceva madhurasabhāvañca. Cakkhum loketi-ādīsu lokasmim hi cakkhādīsu mamattena<sup>8</sup> abhinivitthā sattā sampattiyam patitthitā attano cakkhum ādāsādīsu nimittaggahanānusārena vippasannapañcapasādam<sup>9</sup> suvannavimāne ugghātitamanisīhapañjaram viva maññanti, sotam rajatapanālikam viya pāmangasuttam 10

- 1. Abhiññākāraņehi (Syā)
- 2. Dī 2. 231; Ma 1. 70 piṭṭhesu.
- 3. Dī 2. 47 pitthe.

- 4. Ma 3. 48 pitthe.
- 5. Sam 1. 317 pitthe.
- 6. Sammasananti (Sī)

- 7. Abhinnakapadam (Syā) 8. Pamattā (Sī), mamattā (Ka)
- 9. ...pañcapasādā (Ka)

10. Pāmaṅgasuttakaṁ (Syā)

viya ca maññanti, tuṅganāsāti laddhavohāraṁ ghānaṁ vaṭṭetvā ṭhapitaharitālavaṭṭiṁ viya maññanti, jivhaṁ rattakambalapaṭalaṁ viya mudusiniddhamadhurarasadaṁ¹ maññanti, kāyaṁ sālalaṭṭhiṁ viya suvaṇṇatoraṇaṁ viya ca maññanti, manaṁ aññesaṁ manena asadisaṁ ulāraṁ maññanti.

Niccato addakkhunti niccanti addasamsu. Sesapadesupi eseva nayo. Na parimuccimsu dukkhasmāti sakalasmāpi vaṭṭadukkhā na parimuccimsu. Dakkhissantīti passissanti. Āpānīyakamsoti sarakassa nāmam. Yasmā panettha āpam pivanti, tasmā "āpānīyo"ti vuccati. Apānīyo ca so kamso cāti āpānīyakamso. Surāmaṇḍasarakassetam nāmam. "Vaṇṇasampanno"tiādivacanato pana kamse ṭhitapānameva evam vuttam. Ghammābhitattoti ghammena abhitatto. Ghammaparetoti ghammena phuṭṭho, anugatoti attho. Pivato hi kho tam chādessatīti pivantassa tam pānīyam vaṇṇādisampattiyā ruccissati, sakalasarīram vā pharitvā tuṭṭhim uppādayamānam ṭhassati. Appaṭisankhāti apaccavekkhitvā.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—āpānīyakamso viya hi loke piyarūpam sātarūpam ārammaṇam daṭṭhabbam, ghammābhitattapuriso viya voṭṭanissito puthujjano, āpānīyakamsena nimantanapuriso viya loke piyarūpena sātarūpena ārammaṇena nimantakajano, āpānīyakamse sampattinca ādīnavanca ārocento āpānakamanusso viya ācariyupajjhāyādiko kalyāṇamitto. Yatheva hi tassa purisassa apalokitamanusso āpānīyakamse guṇanca ādīnavanca āroceti, evameva ācariyo vā upajjhāyo vā bhikkhuno pancasu kāmaguṇesu assādanca nissaraṇanca katheti.

Tattha yathā āpānīyakaṁsamhi guṇe ca ādīnave ca ārocite so puriso piyavaṇṇādisampadāyameva sañjātavego "sace maraṇaṁ bhavissati, pacchā jānissāmī"ti sahasā appaṭisaṅkhāya taṁ pivitvā maraṇaṁ vā maraṇamattaṁ vā dukkhaṁ nigacchati, evameva bhikkhu "pañcasu kāmaguṇesu dassanādivasena uppannasomanassamattameva assādo, ādīnavo pana diṭṭhadhammikasamparāyiko bahu nānappakāro, appassādā kāmā bahudukkhā

bahupāyāsā"ti evam ācariyupajjhāyehi ānisamsanca ādīnavanca kathetvā "samaṇapaṭipadam paṭipajja, indriyesu guttadvāro bhava bhojane mattannū jāgariyam anuyutto"ti evam ovaditopi assādabaddhacittatāya "sace vuttappakāro ādīnavo bhavissati, pacchā jānissāmī"ti ācariyupajjhāye apasādetvā uddesaparipucchādīni ceva vattapaṭipattinca pahāya lokāmisakatham kathento kāme paribhunjitukāmatāya sikkham paccakkhāya hīnāyāvattati. Tato duccaritāni pūrento sandhicchedanādikāle "coro ayan"ti gahetvā ranno dassito idheva hatthapādādichedanam patvā samparāye catūsu apāyesu mahādukkham anubhoti.

Pānīyena vā vinetunti sītena vārinā haritum. Dadhimaṇḍakenāti dadhimaṇḍanamattena<sup>1</sup>. Bhaṭṭhaloṇikāyāti saloṇena sattupānīyena. Loṇasovīrakenāti sabbadhaññaphalakaļīrādīni pakkhipitvā loṇasovīrakam nāma karonti, tena.

Opammasamsandanam panettha—ghammābhitattapuriso viya vaṭṭasannitakāle yogāvacaro daṭṭhabbo, tassa purisassa paṭisaṅkhā āpānīyakaṁsaṁ pahāya pānīyādīhi pipāsassa vinodanaṁ viya bhikkhuno ācariyupajjhāyānaṁ ovāde ṭhatvā chadvārādīni pariggahetvā anukkamena vipassanaṁ vaḍḍhentassa arahattaphalādhigamo, pānīyādīni cattāri pānāni viya hi cattāro maggā, tesu aññataraṁ pivitvā surāpipāsitaṁ vinodetvā sukhino yenakāmaṁ gamanaṁ viya khīṇāsavassa catumaggapānaṁ pivitvā taṇhaṁ vinodetvā agatapubbaṁ nibbānadisaṁ gamanakālo veditabbo. . Chaṭṭhaṁ.

# 7. Naļakalāpīsuttavaņņanā

67. Sattame **kiṁ nu kho āvuso**ti kasmā pucchati? "Evaṁ puṭṭho kathaṁ nu kho byākareyyā"ti therassa ajjhāsayajānanatthaṁ. Apica atīte dve aggasāvakā imaṁ pañhaṁ vinicchayiṁsūti anāgate bhikkhū jānissantītipi pucchati. **Idāneva kho mayan**ti idaṁ thero yassa nāmarūpassa viññāṇaṁ paccayoti vuttaṁ, tadeva nāmarūpaṁ viññāṇassa

paccayoti vuttattā āha. **Naļakalāpiyo**ti idha pana ayakalāpādivasena upamam anāharitvā viññāṇanāmarūpānam abaladubbalabhāvadassanattham ayam upamā ābhatā.

Nirodho hotīti ettake ṭhāne paccayuppannapañcavokārabhavavasena desanā kathitā. Chattiṁsāya vatthūhīti heṭṭhā vissajjitesu dvādasasu padesu ekekasmiṁ tiṇṇaṁ tiṇṇaṁ vasena chattiṁ sāya kāraṇehi. Ettha ca paṭhamo dhammakathikaguṇo, dutiyā paṭipatti, tatiyaṁ paṭipattiphalaṁ. Tattha paṭhamanayena desanāsampatti kathitā, dutiyena sekkhabhūmi, tatiyena asekkhabhūmīti. . Sattamaṁ.

#### 8. Kosambisuttavannanā

68. Aṭṭhame aññatrevāti ekacco hi parassa saddahitvā yaṁ esa bhaṇati, taṁ bhūtanti gaṇhāti. Aparassa nisīditvā cintentassa yaṁ kāraṇaṁ ruccati, so "atthi etan"ti ruciyā gaṇhāti. Eko "cirakālato paṭṭhāya evaṁ anussavo atthi, bhūtametan"ti anussavena gaṇhāti. Aññassa vitakkayato ekaṁ kāraṇaṁ upaṭṭhāti, so "atthetan"ti ākāraparivitakkena gaṇhāti. Aparassa cintayato ekā diṭṭhi uppajjati, yāyassa taṁ kāraṇaṁ nijjhāyantassa khamati, so "atthetan"ti diṭṭhinijjhānakkhantiyā gaṇhāti. Thero pana pañcapi etāni kāraṇāni paṭikkhipitvā paccakkhañāṇena¹ paṭividdhabhāvaṁ pucchanto aññatreva āvuso Musila saddhāyāti-ādimāha. Tattha aññatrevāti saddhādīni kāraṇāni ṭhapetvā, vinā etehi kāraṇehīti attho. Bhavanirodho nibbānanti pañcakkhandhanirodho nibbānaṁ.

Tuṇhī ahosīti thero khīṇāsavo, ahaṁ pana khīṇāsavoti vā na vāti vā avatvā tuṇhīyeva ahosi. Āyasmā Nārado āyasmantaṁ Paviṭṭhaṁ etadavocāti kasmā avoca? So kira cintesi "bhavanirodho nibbānaṁ nāmāti sekhehipi² jānitabbo pañho esa, ayaṁ pana thero imaṁ theraṁ asekhabhūmiyā kāreti³, imaṁ ṭhānaṁ jānāpessāmī"ti etaṁ avoca.

Sammappaññāya sudiṭṭhanti saha vipassanāya maggapaññāya suṭṭhu diṭṭham. Na camhi arahanti anāgāmimagge ṭhitattā araham na homīti dīpeti. Yam panassa idāni¹ "bhavanirodho nibbānan"ti ñāṇam, tam ekūnavīsatiyā paccavekkhaṇañāṇehi vimuttam paccavekkhaṇañāṇam. Udapānoti vīsatimsahatthagambhīro pānīyakupo. Udakavārakoti udakaussiñcanavārako. Udakanti hi kho ñāṇam assāti tīre ṭhitassa olokayato evam ñāṇam bhaveyya. Na ca kāyena phusitvāti udakam pana nīharitvā kāyena phusitvā viharitum na sakkuṇeyya. Udapāne udakadassanam viya hi anāgāmino nibbānadassanam, ghammābhitattapuriso viya anāgāmī, udakavārako viya arahattamaggo, yathā ghammābhitattapuriso udapāne udakam passati, evam anāgāmī paccavekkhaṇañāṇena "upari arahattaphalasamayo² nāma atthī"ti jānāti. Yathā pana so puriso udakavārakassa natthitāya udakam, nīharitvā kāyena phusitum na labhati, evam anāgāmī arahattamaggassa natthitāya nibbānam ārammaṇam katvā arahattaphalasamāpattim appetvā nisīditum na labhati. . Aṭṭhamam.

# 9. Upayantisuttavannanā

69. Navame **upayanto**ti udakavaḍḍhanasamaye upari gacchanto. **Mahānadiyo**ti Gaṅgāyamunādikā mahāsaritāyo. **Upayāpetī**ti upari yāpeti, vaḍḍheti pūretīti attho. **Avijjā upayantī**ti avijjā upari gacchantī saṅkhārānaṁ paccayo bhavituṁ sakkuṇantī. **Saṅkhāre upayāpetī**ti saṅkhāre upari yāpeti vaḍḍheti. Evaṁ sabbapadesu attho veditabbo. **Apayanto**ti apagacchanto osaranto. **Avijjā apayantī**ti avijjā apagacchamānā osaramānā upari saṅkhārānaṁ paccayo bhavituṁ na sakkuṇantīti attho. **Saṅkhāre apayāpetī**ti saṅkhāre apagacchāpeti. Esa nayo sabbapadesu. . Navamaṁ.

# 10. Susimasuttavaņņanā

70. Dasame **garukato**ti sabbehi devamanussehi pāsāṇacchattaṁ viya cittena garukato. **Mānito**ti manena piyāyito. **Pūjito**ti

catupaccayapūjāya pūjito. Apacitoti nīcavuttikaraņena apacito. Satthāraṁ hi disvā manussā hatthikkhandhādīhi otaranti maggaṁ denti, aṁsakūṭato sāṭakaṁ apanenti, āsanato vuṭṭhahanti vandanti. Evaṁ so tehi apacito nāma hoti. Susimoti evaṁnāmako vedaṅgesu kusalo paṇḍitaparibbājako. Ehi tvanti tesaṁ kira etadahosi "samaṇo Gotamo na jātigottādīni āgamma lābhaggappatto jāto, kaviseṭṭho panesa uttamakavitāya sāvakānaṁ ganthaṁ bandhitvā deti, taṁ te uggaṇhitvā upaṭṭhākānaṁ upanisinnakathampi anumodanampi sarabhaññampīti evamādīni kathenti, te tesaṁ pasannā lābhaṁ upasaṁharanti. Sace mayaṁ yaṁ samaṇo Gotamo jānāti, tato thokaṁ jāneyyāma, attano samayaṁ tattha pakkhipitvā mayampi upaṭṭhākānaṁ katheyyāma, tato etehi lābhitarā bhaveyyāma. Ko nu kho samaṇassa Gotamassa santike pabbajitvā khippameva uggaṇhituṁ sakkhissatī'ti. Te evaṁ cintetvā "Susimo paṭibalo'ti disvā taṁ upasaṅkamitvā evamāhaṁsu.

Yenāyasmā Ānando tenupasaṅkamīti kasmā upasaṅkami? Evaṁ kirassa ahosi "kassa nu kho santikaṁ gantvā ahaṁ imaṁ dhammaṁ khippaṁ laddhuṁ sakkhissāmī'ti. Tato cintesi "samaṇo Gotamo garu tejussado niyamamanuyutto, na sakkā akāle upasaṅkamituṁ, aññepi bahū khattiyādayo samaṇaṁ Gotamaṁ upasaṅkamanti, tasmimpi samaye na sakkā upasaṅkamituṁ. Sāvakesupissa Sāriputto mahāpañño vipassanālakkhaṇamhi etadagge ṭhapito, Mahāmoggallāno samādhilakkhaṇasmiṁ etadagge ṭhapito, Mahākassapo dhutaṅgadharesu, Anuruddho dibbacakkhukesu, Puṇṇo Mantāṇiputto dhammakathikesu, Upālitthero vinayadharesu etadagge ṭhapito, ayaṁ pana Ānando bahussuto Tipiṭakadharo, Satthāpissa tattha tattha kathitaṁ dhammaṁ āharitvā katheti, pañcasu ṭhānesu etadagge ṭhapito, aṭṭhannaṁ varānaṁ lābhī, catūhi acchariyabbhutadhammehi samannāgato, tassa samīpaṁ gato¹ khippaṁ dhammaṁ laddhuṁ sakkhissāmī''ti. Tasmā yenāyasmā Ānando tenupasaṅkami.

Yena Bhagavā tenupasaṅkamīti kasmā sayaṁ apabbājetvā upasaṅkami? Evaṁ kirassa ahosi "ayaṁ titthiyasamaye pāṭiyekko 'ahaṁ Satthā'ti paṭijānanto carati, pabbajitvā sāsanassa alābhāyapi parisakkeyya. Na kho panassāhaṁ ajjhāsayaṁ ājānāmi, Satthā jānissatī"ti. Tasmā taṁ ādāya Bhagavā tenupasaṅkami. Tenahānanda susimaṁ pabbājethāti¹ Satthā kira cintesi "ayaṁ paribbājako titthiyasamaye 'ahaṁ pāṭiyekko Satthā'ti paṭijānamāno carati, 'idha maggabrahmacariyaṁ carituṁ icchāmī'ti kira vadati, kiṁ nu kho mayi pasanno, udāhu mayhaṁ sāvakesu, udāhu mayhaṁ vā mama sāvakānaṁ vā dhammakathāya pasanno"ti. Athassa ekaṭṭhānepi pasādābhāvaṁ ñatvā "ayaṁ mama sāsane dhammaṁ thenessāmīti pabbajati, itissa āgamanaṁ aparisuddhaṁ, nipphatti nu kho kīdisā"ti olokento "kiñcāpi 'dhammaṁ thenessāmī'ti pabbajati, katipāheneva pana ghaṭetvā arahattaṁ gaṇhissatī"ti ñatvā "tenahānanda Susimaṁ pabbājethā"ti¹ āha.

Aññā byākatā hotīti te kirabhikkhū Satthu santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā temāsaṁ vassaṁ vasantā tasmiṁyeva antotemāse ghaṭentā vāyamantā arahattaṁ paṭilabhiṁsu. Te "paṭiladdhaguṇaṁ Satthu ārocessāmā"ti pavāritapavāraṇā² senāsanaṁ saṁsāmetvā Satthu santikaṁ āgantvā attano paṭiladdhaguṇaṁ ārocesuṁ. Taṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ. Aññāti arahattassa nāmaṁ. Byākatāti ārocitā. Assosīti so kira ohitasoto³ hutvā tesaṁ tesaṁ bhikkhūnaṁ ṭhitaṭṭhānaṁ gacchati taṁ taṁ kathaṁ suṇitukāmo. Yena te bhikkhū tenupasaṅkamīti kasmā upasaṅkami? Taṁ kirassa pavattiṁ sutvā etadahosi "aññā nāma imasmiṁ sāsane paramappamāṇaṁ⁴ sārabhūtā ācariyamuṭṭhi maññe bhavissati, pucchitvā naṁ jānissāmī"ti. Tasmā upasaṅkami.

Anekavihitanti anekavidham. Iddhividhanti iddhikotthāsam. Āvibhāvam tirobhāvanti āvibhāvam gahetvā tirobhāvam, tirobhāvam gahetvā āvibhāvam kātum sakkothāti pucchati. Tirokutṭanti parakuṭṭam.

<sup>1.</sup> Pabbājehīti (Sī)

<sup>3.</sup> Ohitasotova (Syā)

<sup>2.</sup> Parisuddhapavāraṇā (Syā)

<sup>4.</sup> Parimānam (Syā)

Itarapadadvayepi eseva nayo. **Ummujjanimujjan**ti ummujjanañca nimujjanañca. **Pallaṅkenā**ti, pallaṅkabandhanena. **Kamathā**ti nisīdituṁ vā gantuṁ vā¹ sakkothāti pucchati. **Pakkhī sakuṇo**ti pakkhayutto sakuṇo. Ayamettha saṅkhepo, vitthārato pana imassa iddhividhassa, ito paresaṁ dibbasotādīnañca vaṇṇanānayo Visuddhimagge vuttanayena veditabboti.

Santā vimokkhāti aṅgasantatāya ceva ārammaṇasantatāya ca santā āruppavimokkhā. Kāyena phusitvāti nāmakāyena phusitvā paṭilabhitvā. Paññāvimuttā kho mayaṁ āvusoti āvuso mayaṁ nijjhānakā sukkhavipassakā paññāmatteneva vimuttāti dasseti. Ājāneyyāsi vā tvaṁ āvuso Susima, na vā tvaṁ ājāneyyāsīti kasmā evamāhaṁsu? Evaṁ kira nesaṁ ahosi "mayaṁ imassa ajjhāsayaṁ gahetvā kathetuṁ na sakkhissāma, Dasabalaṁ pana pucchitvā nikkaṅkho bhavissatī"ti. Dhammaṭṭhitiñāṇanti vipassanāñāṇaṁ, taṁ paṭhamataraṁ uppajjati. Nibbāne ñāṇanti vipassanāya ciṇṇante pavattamaggañāṇaṁ, taṁ pacchā uppajjati. Tasmā Bhagavā evamāha.

Ājāneyyāsi vāti-ādi kasmā vuttam? Vināpi samādhim evam ñāṇuppattidassanattham. Idam hi vuttam hoti—Susima maggo vā phalam vā na samādhinissando, na samādhi-ānisamso, na samādhissa nipphatti, vipassanāya paneso nissando, vipassanāya ānisamso, vipassanāya nipphatti, tasmā jāneyyāsi vā tvam, na vā tvam jāneyyāsi, atha kho dhammatthitiñāṇam pubbe, pacchā nibbāne ñāṇanti.

Idānissa paṭivedhabhabbataṁ ñatvā teparivaṭṭaṁ dhammadesanaṁ desento² taṁ kiṁ maññasi Susima, rūpaṁ niccaṁ vā aniccaṁ vāti-ādimāha. Teparivaṭṭadesanāvasāne pana thero arahattaṁ patto. Idānissa anuyogaṁ āropento jātipaccayā jarāmaraṇanti Susima passasīti-ādimāha. Api pana tvaṁ Susimāti idaṁ kasmā ārabhi? Nijjhānakānaṁ sukkhavipassakabhikkhūnaṁ pākaṭakaraṇatthaṁ. Ayaṁ hettha adhippāyo—na kevalaṁ tvameva nijjhānako sukkhavipassako, etepi bhikkhū evarūpāyevāti. Sesaṁ sabbattha pākaṭamevāti. . Dasamaṁ.

# Mahāvaggo sattamo.

### 8. Samanabrāhmaṇavagga

### 1. Jarāmaraņasuttādivaņņanā

71-72. Samaṇabrāhmaṇavagge jarāmaraṇādīsu ekekapadavasena ekekam katvā ekādasa suttāni vuttāni, tāni uttānatthānevāti.

Samaṇabrāhmaṇavaggo aṭṭhamo.

9. Antarapeyyāla

# 1. Satthusuttādivannanā

73. Ito param "Satthā pariyesitabbo"ti ādinayappavattā dvādasa antarapeyyālavaggā nāma honti, te sabbepi tathā tathā bujjhanakānam veneyyapuggalānam ajjhāsayavasena vuttā. Tattha satthāti Buddho vā hotu sāvako vā, yam nissāya maggañāṇam labhati, ayam satthā nāma, so pariyesitabbo. Sikkhā karaṇīyāti tividhāpi sikkhā kātabbā. Yogādīsu yogoti payogo. Chandoti kattukamyatākusalacchando. Ussoļīti sabbasaham adhimattavīriyam. Appaṭivānīti anivattanā. Ātappanti kilesatāpanavīriyameva. Sātaccanti satatakiriyam. Satīti jarāmaraṇādivasena catusaccapariggāhikā sati. Sampajaññanti tādisameva ñāṇam. Appamādoti saccabhāvanāya appamādo. Sesam sabbattha uttānamevāti.

Antarapeyyālo navamo.

Nidānasamyuttavannanā niţţhitā.

# 2. Abhisamayasamyutta

### 1. Nakhasikhāsuttavannanā

74. Abhisamayasamyuttassa<sup>1</sup> pathame **nakhasikhāyan**ti mamsatthānena vimutte nakhagge. Nakhasikhā ca nāma lokiyānam mahatīpi hoti, Satthu pana rattuppalapattakoti viya sukhumā. Katham panettha pamsu patitthitoti? Adhitthānabalena. Bhagavatā hi attham ñāpetukāmena adhitthānabalena tattha patitthāpito. **Satimam kalan**ti mahāpathaviyā pamsum satakotthāse katvā tato ekekotthāsam. Paratopi eseva nayo. Abhisametāvinoti paññāya ariyasaccāni abhisametvā thitassa. Purimam dukkhakkhandham parikkhīnam pariyādinnam upanidhāyāti etadeva bahutaram dukkham, yadidam parikkhīnanti evam pathamam vuttam dukkhakkhandham upanidhāya, ñānena tam tassa santike thepetvā upaparikkhiyamāneti attho. Katamam panettha purimadukkham nāma? Yam parikkhīnam. Katamam pana parikkhīnam? Yam pathamamaggassa abhāvitattā uppajjeyya. Katamam pana upanidhāya? Yam sattasu attabhāvesu apāye atthamañca patisandhim ādim katvā yattha katthaci uppajjeyya, sabbam tam parikkhīnanti veditabbam. Sattakkhattunti satta vāre, sattasu attabhāvesūti attho. Paramatāti idamassa param pamāṇanti² dasseti. Mahatthiyoti mahato atthassa nipphādako. . Pathamam.

### 2. Pokkharanīsuttavannanā

75. Dutiye **pokkharaṇī**ti vāpī. **Ubbedhenā**ti gambhīratāya. **Samatittikā**ti mukhavaṭṭisamā. **Kākapeyyā**ti sakkā hoti tīre ṭhitena kākena pakatiyāpi mukhatuṇḍikaṁ otāretvā pātuṁ. . Dutiyaṁ.

# 3. Sambhejja-udakasuttādivaņņanā

76-77. Tatiye **yatthimā**ti yasmim sambhijjaṭṭhāne imā. **Samsandandhī**ti samāgantvā sandanti. **Samentī**ti samāgacchanti. **Dve vāti vā**ti dve vā tīṇi vā. **Udakaphusitānī**ti udakabindūni. **Sambhejja-udakan**ti aññāhi nadīhi saddhim sambhinnaṭṭhāne udakam. Catuttham uttānatthameva. . Tatiyacatutthāni.

# 5. Pathavīsuttādivaņņanā

78-84. Pañcame **mahāpathaviyā**ti cakkavāļabbhantarāya mahāpathaviyā uddharitvā. **Kolaṭṭhimattiyo**ti padaraṭṭhipamāṇā. **Guļikā**ti mattikaguļikā. **Upanikkhipeyyā**ti ekasmim ṭhāne ṭhapeyya. Chaṭṭhādīsu vuttanayeneva attho veditabbo. Pariyosāne pana aññatitthiyasamanabrāhmanaparibbājakānam adhigamoti bāhirakānam

aññatitthiyasamaṇabrāhmaṇaparibbājakānaṁ adhigamoti bāhirakānaṁ sabbopi guṇādhigamo paṭhamamaggena adhigataguṇānaṁ satabhāgampi sahassabhāgampi satasahassabhāgampi na upagacchatīti. . Pañcamādīni.

Abhisamayasamyuttavannanā niţţhitā.

# 3. Dhātusamyutta

### 1. Nānattavagga

#### 1. Dhātunānattasuttavannanā

85. Dhātusamyuttassa¹ paṭhame nissattaṭṭhasuññataṭṭhasaṅkhātena sabhāvaṭṭhena dhātūti laddhanāmānam dhammānam nānāsabhāvo dhātunānattam. Cakkhudhātūti-ādīsu cakkhupasādo cakkhudhātu, rūpārammaṇam rūpadhātu, cakkhupassadavatthukam cittam cakkhuviññāṇadhātu. Sotapasādo sotadhātu, saddārammaṇam saddadhātu, sotapasādavatthukam cittam sotaviññāṇadhātu. Ghānapasādo ghānadhātu, gandhārammaṇam gandhadhātu, ghānapasādavatthukam cittam ghānaviññāṇadhātu. Jivhāpasādo jivhādhātu, rasārammaṇam rasadhātu, jivhāpasādavatthūkam cittam jivhāviññāṇadhātu. Kāyapasādo kāyadhātu, phoṭṭhabbārammaṇam phoṭṭhabbadhātu, kāyapasādavatthukam cittam kāyaviññāṇadhātu. Tisso manodhātuyo manodhātu, vedanādayo tayo khandhā sukhumarūpāni nibbānañca dhammadhātu, sabbampi manoviññāṇam manoviññāṇadhātūti. Ettha ca soṭlasa dhātuyo kāmāvacarā, avasāne dve catubhūmikāti. . Pathamam.

# 2. Phassanānattasuttavaņņanā

86. Dutiye **uppajjati phassanānattan**ti nānāsabhāvo phasso uppajjati. Tattha cakkhusamphassādayo cakkhuviññāṇādisampayuttā, manosamphasso manodvāre paṭhamajavanasampayutto, tasmā **manodhātum paṭiccā**ti manodvārāvajjanam kiriyāmanoviññāṇadhātum paṭicca paṭhamajavanasamphasso uppajjatīti ayamettha attho. . Dutiyam.

# 3. Nophassanānattasuttavannanā

87. Tatiye **no manosamphassam paṭicca uppajjati manodhātū**ti manodvāre paṭhamajavanasampayuttam phassam paṭicca āvajjanakiriyāmanoviññāṇadhātu no uppajjatīti evamattho daṭṭhabbo. . Tatiyam.

# 4. Vedanānānattasuttavannanā

88. Catutthe **cakkhusamphassajā vedanā**ti sampaṭicchanamanodhātuto paṭṭhāya sabbāpi tasmiṁ dvāre vedanā vatteyyuṁ, nibbattiphāsukatthaṁ¹ pana anantaraṁ sampaṭicchanavedanameva gahetuṁ vaṭṭatīti vuttaṁ. **Manosamphassaṁ paṭiccā**ti manodvāre āvajjanasamphassaṁ paṭicca paṭhamajavanavedanā, paṭhamajavanasamphassaṁ paṭicca dutiyajavanavedanāti ayamadhippāyo. . Catutthaṁ.

### 5. Dutiyavedanānānattasuttavannanā

89. Pañcame tatiyacatutthesu vuttanayāva ekato katvā desitāti. Iti dutiyādīsu catūsu suttesu manodhātum manodhātūti agahetvā manodvārāvajjanam manodhātūti gahitam. Sabbāni cetāni tathā tathā kathite bujjhanakānam ajjhāsayena desitāni. Ito paresupi eseva nayo. . Pañcamam.

#### 6. Bāhiradhātunānattasuttavannanā

90. Chetthe pana pañca dhātuyo kāmāvacarā, dhammadhātu catubhūmikāti. . Chattham.

### 7. Saññānānattasuttavannanā

91. Sattame rūpadhātūti āpāthe patitam² attano vā parassa vā sāṭakaveṭhanādivatthukam rūpārammaṇam. Rūpasaññāti cakkhuviññāṇasampayuttā saññā³. Rūpasaṅkappoti sampaṭicchānādīhi tīhi cittehi⁴ sampayutto saṅkappo. Rūpacchandoti rūpe chandikataṭṭhena chando. Rūpapariļāhoti rūpe anuḍahanaṭṭhena pariļāho. Rūpapariyesanāti pariļāhe uppanne sandiṭṭhasambhatte gahetvā tassa rūpassa paṭilābhatthāya pariyesanā. Ettha ca saññāsaṅkappachandā ekajavanavārepi nānājavanavārepi labbhanti, pariļāhapariyesanā pana nānājavanavāreyeva labbhantīti. Evaṁ kho bhikkhave dhātunānattanti ettha ca evaṁ rūpādinānāsabhāvaṁ dhātuṁ paṭicca rūpasaññādinānāsabhāvasaññā uppajjatīti iminā nayena attho veditabbo. . Sattamaṁ.

<sup>1.</sup> Nipphattiphāsukattham (Sī)

<sup>2.</sup> Thitam (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Rūpasaññā (Syā)

<sup>4.</sup> Tīhi (Sī)

### 8. Nopariyesanānānattasuttavaņņanā

92. Aṭṭhame no dhammapariyesanam paṭicca uppajjati dhammaparilāhoti evam āgatam paṭisedhamattameva nānam. . Aṭṭhamam.

# 9. Bāhiraphassanānattasuttādivaņņanā

93-94. Navame **uppajjati rūpasaññā**ti vuttappakāre ārammaņe uppajjati saññā. **Rūpasaṅkappo**ti tasmiṁ yeva ārammaņe tīhi cittehi sampayuttasaṅkappo. **Rūpasamphasso**ti tadevārammaṇaṁ phusamāno **phasso. Vedanā**ti tadeva ārammaṇaṁ anubhavamānā vedanā. Chandādayo vuttanayāva. **Rūpalābho**ti pariyesitvā laddhaṁ saha taṇhāya ārammaṇaṁ "rūpalābho"ti vuttaṁ. Ayaṁ tāva sabbasaṅgāhikanayo ekasmiṁ yevārammaṇe sabbadhammānaṁ uppattivasena vutto. Aparo āgantukārammaṇamissako hoti—rūpasaññā rūpasaṅkappo phasso vedanāti ime tāva cattāro dhammā dhuvaparibhoge nibaddhārammaṇe honti. Nibaddhārammaṇaṁ hi iṭṭhaṁ kantaṁ manāpaṁ piyaṁ yaṁkiñci viya upaṭṭhāti, āgantukārammaṇaṁ pana yaṁkiñci samānampi khobhetvā tiṭṭhati.

Tatridam vatthu—eko kira amaccaputto gāmiyehi parivārito gāmamajjhe ṭhatvā kammam karoti. Tasmiñcassa samaye upāsikā nadim gantvā nhatvā alankatapaṭiyattā dhātigaṇaparivutā geham gacchati. So dūrato disvā "āgantukamātugāmo bhavissatī"ti saññam uppādetvā "gaccha bhaṇe jānāhi, kā esā"ti purisam peseti. So gantvā tam disvā paccāgato "kā esā"ti puṭṭho yathāsabhāvam ārocesi. Evam āgantukārammaṇam khobheti. Tasmim uppanno chando rūpacchando nāma, tadeva ārammaṇam katvā uppanno pariļāho rūpapariļāho nāma, sahāye gaṇhitvā tassa pariyesanam rūpapariyesanā nāma, pariyesitvā laddham saha taṇhāya ārammaṇam rūpalābho nāma.

Uruvalliyavāsī<sup>1</sup> Cūļatissatthero panāha—"kiñcāpi Bhagavatā phassavedanā Pāļiyā majjhe gahitā, Pāļim pana parivaṭṭetvā vuttappakāre ārammaņe uppannā saññā rūpasaññā, tasmimyeva saṅkappo rūpasaṅkappo

tasmim chando rūpacchando, tasmim pariļāho rūpapariļāho, tasmim pariyesanā rūpapariyesanā, pariyesitvā laddham saha taṇhāya ārammaṇam rūpalābho. Evam laddhārammaṇe pana phusanam phasso, anubhavanam vedanā. Rūpasamphasso rūpasamphassajā vedanāti idam dvayam labbhatī''ti. Aparampi avibhūtavāram nāma gaṇhanti. Ārammaṇam hi sāṇipākārehi vā parikkhittam tiṇapaṇṇādīhi vā paṭicchannam hoti, tam "upaḍḍham diṭṭham me ārammaṇam, suṭṭhu nam passissāmī''ti olokayato tasmim ārammaṇe uppannā saññā rūpasaññā nāma, tasmim yeva uppannā saṅkappādayo rūpasaṅkappādayo nāmāti veditabbā. Etthāpi ca saññāsaṅkappaphassavedanāchandā ekajavanavārepi nānājavanavārepi labbhanti, pariļāhapariyesanālābhā nānājavanavāreyevāti. Dasamam uttānamevāti. . Navamadasamāni.

Nānattavaggo paṭhamo.

# 2. Dutiyavagga

### 1. Sattadhātusuttavannanā

95. Dutiyavaggassa paṭhame **ābhādhātū**ti ālokadhātu. Ālokassapi ālokakasiņe parikammam katvā uppannajjhāssāpīti sahārammaṇassa jhānassa etam nāmam. **Subhadhātū**ti subhakasiņe uppannajjhānavasena sahārammaṇajjhānameva. Ākāsānañcāyatanameva **ākāsānañcāyatanadhātu.** Saññāvedayitanirodhova **saññāvedayitanirodhadhātu.** Iti Bhagavā anusandhikusalassa bhikkhuno tattha nisīditvā pañham pucchitukāmassa okāsam dento desanam niṭṭhāpesi.

Andhikāram paṭiccāti andhakāro hi ālokena paricchinno, ālokopi andhākārena. Andhakārena hi so pākaṭo hoti, tasmā "andhakāram paṭicca paññāyatī"ti āha. Asubham paṭiccāti etthāpi eseva nayo. Asubham hi subhena, subhañca asubhena paricchinnam, asubhe sati subham paññāyati, tasmā evamāha. Rūpam paṭiccāti rūpāvacarasamāpattim paṭicca. Rūpāvacarasamāpattiyā hi sati ākāsānañcāyatanasamāpatti

nāma hoti rūpasamatikkamo vā, tasmā evamāha. Viññāṇañcāyatanadhātuādīsupi eseva nayo. Nirodham paṭiccāti catunnam khandhānam paṭisankhāappavattim paṭicca. Khandhanirodham hi paṭicca nirodhasamāpatti nāma paññāyati, na khandhapavattim, tasmā evamāha. Ettha ca catunnam khandhānam nirodhova nirodhasamāpattīti veditabbo.

Katham samāpatti pattabbāti katham samāpattiyo kīdisā samāpattiyo nāma hutvā pattabbāti. Saññāsamāpatti pattabbāti saññāya atthibhāvena saññāsamāpattiyo saññāsamāpattiyo nāma hutvā pattabbā. Saṅkhārāvasesasamāpatti pattabbāti sukhumasaṅkhārānam avasiṭṭhatāya saṅkhārāvasesasamāpatti nāma hutvā pattabbā. Nirodhasamāpatti pattabbāti nirodhova nirodhasamāpatti noridhasamāpatti nāma hutvā pattabbāti attho. . Paṭhamam.

### 2. Sanidānasuttavannanā

96. Dutiye **sanidānan**ti bhāvanapumsakametam, sanidāno sapaccayo hutvā uppajjatīti attho. **Kāmadhātum bhikkhave paṭiccā**ti ettha kāmavitakkopi kāmadhātu kāmāvacaradhammāpi, visesato sabbākusalampi. Yathāha—

"Tattha katamā kāmadhātu? Kāmapaṭisaṁyutto takko vitakko saṅkappo appanā byappanā cetaso abhiniropanā micchasaṅkappo, ayaṁ vuccati kāmadhātu. Heṭṭhato Avīcinirayaṁ pariyantaṁ karitvā uparito Paranimmitavasavattī deve antokaritvā yaṁ etasmiṁ antare etthāvacarā etthapariyāpannā khandhadhātu-āyatanā rūpā vedanā saññā saṅkhārā viññāṇaṁ, ayaṁ vuccati kāmadhātu. Sabbepi akusalā dhammā kāmadhātū"ti¹.

Ettha sabbasangāhikā asambhinnāti dve kathā honti. Katham? Kāmadhātuggahanena hi byāpādadhātuvihimsādhātuyo gahitā hontīti ayam sabbasangāhikā. Tāsam pana dvinnam dhātūnam visum āgatattā sesadhammā kāmadhātūti ayam asambhinnakathā. Ayamidha gahetabbā. Imam kāmadhātum ārammanavasena vā sampayogavasena vā paṭicca kāmasaññā nāma uppajjati.

kāmasaññaṁ paṭiccāti kāmasaññaṁ pana sampayogavasena vā upanissayavasena vā paṭicca kāmasaṅkappo nāma uppajjati. Iminā nayena sabbapadesu attho veditabbo. Tīhi ṭhānehīti tīhi kāraṇehi. Micchā paṭipajjatīti ayāthāvapaṭipadaṁ aniyyānikapaṭipadaṁ paṭipajjati.

**Byāpādadhātum bhikkhave**ti ettha byāpādavitakkopi byāpādadhātu byāpādopi. Yathāha—

"Tattha katamā byāpādadhātu? Byāpādapaṭisaṁyutto takko vitakko -pa-. Ayaṁ vuccati byāpādadhātu. Dasasu āghātavatthūsu cittassa āghāto paṭivirodho kopo pakopo -pa- anattamanatā cittassa, ayaṁ vuccati byāpādadhātū"ti¹.

Imam byāpādadhātum sahajātapaccayādivasena paṭicca byāpādasaññā nāma uppajjati. Sesam purimanayeneva veditabbam.

**Vihimsādhātum bhikkhave**ti ettha vihimsāvitakkopi vihimsādhātu vihimsāpi. Yathāha—

"Tattha katamā vihimsādhātu? Vihimsāpaṭisamyutto takko vitakko -pa-. Ayam vuccati vihimsādhātu. Idhekacco pāṇinā vā leḍḍunā vā daṇḍena vā satthena vā rajjuyā vā aññataraññatarena vā satte viheṭheti. Yā evarūpā heṭhanā viheṭhanā himsanā vihimsanā rosanā parūpaghāto, ayam vuccati vihimsādhātū"ti¹.

Imam vihimsādhātum sahajātapaccayādivasena paṭicca vihimsāsaññā nāma uppajjati. Sesamidhāpi purimanayeneva veditabbam.

Tiṇadāyeti tiṇagahane araññe. Anayabyasananti avuḍḍhiṁ vināsaṁ. Evameva khoti sukkhatiṇadāyo viya ārammaṇaṁ daṭṭhabbaṁ, tiṇukkā viya akusalasaññā, tiṇakaṭṭhanissitā pāṇā viya ime sattā. Yathā sukkhatiṇadāye ṭhapiyaṁ tiṇukkaṁ khippaṁ vāyamitvā anibbāpentassa te pāṇā anayabyasanaṁ pāpuṇanti, evameva ye samaṇā vā brāhmaṇā

vā uppannam akusalasaññam vikkhambhanatadangasamucchedappahānehi nappajahanti, te dukkham viharanti.

Visamagatanti rāgavisamādīni anugatam akusalasaññam. Na khippameva pajahatīti vikkhambhanādivasena sīgham nappajahati. Na vinodetīti na nīharati. Na byantīkarotīti bhangamattampi anavasesento na vigatantam karoti. Na anabhāvam gametīti na anu-abhāvam gameti. Evam sabbapadesu na-kāro āharitabbo. Pātikankhāti pātikankhitabbā icchitabbā.

Nekkhammadhātum bhikkhaveti ettha nekkhammavitakkopi nekkhammadhātu sabbepi kusalā dhammā. Yathāha—

"Tattha katamā nekkhammadhātu? Nekkhammapaṭisaṁyutto takko vitakko -pa- sammāsaṅkappo, ayaṁ vuccati nekkhammadhātū"ti¹.

Idhāpi duvidhā kathā. Nekkhammadhātuggahaņena hi itarāpi dve dhātuyo gahaņam gacchanti kusaladhammapariyāpannattā, ayam sabbasangāhikā. Tā pana dhātuyo visum dīpetabbāti tā ṭhapetvā sesā sabbakusalā nekkhammadhātūti ayam asambhinnā. Imam nekkhammadhātum sahajātādipaccayavasena paṭicca nekkhammasaññā nāma uppajjati, saññādīni paṭicca vitakkādayo yathānurūpam.

**Abyāpādadhātuṁ bhikkhave**ti ettha abyāpādavitakkopi abyāpādadhātu abyāpādopi. Yathāha—

"Tattha katamā abyāpādadhātu? Abyāpādapaṭisaṁyutto takko -pa-. Ayaṁ vuccati abyāpādadhātu. Yā sattesu metti mettāyanā mettāyitattaṁ mettācetovimutti, ayaṁ vuccati abyāpādadhātū"ti².

Imam abyāpādadhātum paṭicca vuttanayeneva abyāpādasaññā nāma uppajjati.

**Avihimsādhātum bhikkhave**ti etthāpi avihimsāvitakkopi avihimsādhātu karuṇāpi. Yathāha—

"Tattha katamā avihimsādhātu? Avihimsāpaṭisamyutto takko -pa-. Ayam vuccati avihimsādhātu. Yā sattesu karuṇā karuṇāyanā karuṇāyitattam karuṇācetovimutti, ayam vuccati avihimsādhātū"ti¹.

Imam avihimsādhātum paṭicca vuttanayeneva avihimsāsaññā nāma uppajjati. Sesam sabbattha vuttānusāreneva veditabbam. . Dutiyam.

#### 3. Giñjakāvasathasuttavannanā

97. Tatiye dhātum bhikkhaveti ito paṭṭhāya ajjhāsayam dhātūti dīpeti. Uppajjati saññāti ajjhāsayam paṭicca saññā uppajjati, diṭṭhi uppajjati, vitakko uppajjatīti. Idhāpi "kaccāno pañham pucchissatī"ti tassa okāsadānattham ettāvatāva desanam niṭṭhāpesi. Asammāsambuddhesūti chasu satthāresu. Sammāsambuddhāti mayamasma Sammāsambuddhāti. Kim paṭicca paññāyatīti kismim sati hotīti Satthārānam uppannam diṭṭhim pucchati. Asammāsambuddhesu tesu Sammāsambuddhā eteti evam uppannam titthiyasāvakānampi diṭṭhim pucchatiyeva.

Idāni yasmā tesam avijjādhātum paṭicca sā diṭṭhi hoti, avijjādhātu ca nāma mahatī dhātu, tasmā mahatim dhātum paṭicca tassā uppattim dīpento mahatī kho esāti-ādimāha. Hīnam kaccāna dhātum paṭiccāti hīnam ajjhāsayam paṭicca. Paṇidhīti cittaṭṭhapanam. Sā panesā itthibhāvam vā makkaṭāditiracchānabhāvam vā patthentassa uppajjati. Hīno puggaloti yassete hīnā dhammā uppajjanti, sabbo so puggalopi hīno nāma. Hīnā vācāti yā tassa vācā, sāpi hīnā. Hīnam ācikkhatīti so ācikkhantopi hīnameva ācikkhati, desentopi hīnameva desetīti sabbapadāni yojetabbāni. Upapattīti dve upapattiyo paṭilābho ca nibbatti ca. Nibbatti hīnakulādivasena veditabbā, paṭilābho cittuppādakkhaṇe hīnattikavasena. Katham? Tassa hi pañcasu nīcakulesu uppajjanato hīnā nibbatti, vessasuddakulesu uppajjanato majjhimā, khattiyabrāhmaṇakulesu uppajjanato paṇītā.

Dvādasākusalacittuppādānam pana

paṭilābhato hīno paṭilābho, tebhūmakadhammānam paṭilābhato majjhimo, navalokuttaradhammānam paṭilābhato paṇīto. Imasmim pana ṭhāne nibbattiyeva adhippetāti. . Tatiyam.

#### 4. Hīnādhimuttikasuttavannanā

98. Catutthe **saṁsandantī**ti ekato honti. **Samentī**ti samāgacchanti, nirantarā honti. **Hīnādhimuttikā**ti hīnajjhāsayā. **Kalyāṇādhimuttikā**ti kalyānajjhāsayā. . Catutthaṁ.

#### 5. Cankamasuttavannanā

99. Pañcame **passatha no**ti passatha nu. **Sabbe kho ete**ti Sāriputtatthero Bhagavatā "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam mahāpaññānam yadidam Sāriputto"ti¹ mahāpaññesu etadagge ṭhapito. Iti nam "khandhantaram dhātvantaram āyatanantaram satipaṭṭhānabodhipakkhiyadhammantaram tilakkhaṇāhatam gambhīram pañham pucchissāmā"ti mahāpaññāva parivārenti. Sopi tesam pathavim pattharento viya Sinerupādato vālikam uddharanto viya cakkāvāṭapabbatam bhindanto viya Sinerum ukkhipanto viya ākāsam vitthārento viya candimasūriye uṭṭhāpento viya ca pucchitapucchitam katheti. Tena vuttam "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū mahāpaññā"ti.

Mahāmoggallānopi Bhagavatā "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam iddhimantānam yadidam Mahāmoggallāno"ti¹ iddhimantesu etadagge ṭhapito. Iti nam "parikammam ānisamsam adhiṭṭhānam vikubbanam pucchissāmā"ti iddhimantova parivārenti. Sopi tesam vuttanayeneva pucchitapucchitam katheti. Tena vuttam "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū mahiddhikā"ti.

Mahākassapopi Bhagavatā "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam dhutavādānam² yadidam Mahākassapo"ti¹ dhutavādesu etadagge ṭhapito. Iti nam "ehutangaparihāram ānisamsam samodhānam adhiṭṭhānam bhedam pucchissāmā"ti dhutavādāva³ parivārenti. Sopi tesam tatheva pucchitapucchitam byākaroti. Tena vuttam "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū dhutavādā"ti.

Anuruddhattheropi Bhagavatā "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam dibbacakkhukānam yadidam Anuruddho"ti¹ dibbacakkhukesu etadagge ṭhapito. Iti nam "dibbacakkhussa parikammam ānisamsam upakkilesam pucchissāmā"ti dibbacakkhukāva parivārenti. Sopi tesam tatheva pucchitam katheti. Tena vuttam "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū dibbacakkhukā"ti.

Puṇṇattheropi Bhagavatā "etadaggaṁ bhikkhave mama sāvakānaṁ bhikkhūnaṁ dhammakathikānaṁ yadidaṁ Puṇṇo Mantāṇiputto"ti² dhammakathikesu etadagge ṭhapito. Iti naṁ "dhammakathāya saṅkhepavitthāragambhīruttānavicitrakathādīsu taṁ taṁ ākāraṁ pucchissāmā"ti dhammakathikāva parivārenti. Sopi tesaṁ "āvuso dhammakathikena nāma ādito parisaṁ vaṇṇetuṁ vaṭṭati, majjhe suññataṁ pakāsetuṁ, ante catusaccavasena kūṭaṁ gaṇhitun"ti evaṁ taṁ taṁ dhammakathānayaṁ ācikkhati. Tena vuttaṁ "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū dhammakathikā"ti.

Upālittheropi Bhagavatā "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam vinayadharānam yadidam Upālī"ti³ vinayadharesu etedagge ṭhapito. Iti nam "garukalahukam satekiccha-atekiccham āpattānāpattim pucchissāmā"ti vinayadharāva parivārenti. Sopi tesam pucchitam tatheva katheti. Tena vuttam "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū vinayadharā"ti.

Ānandattheropi Bhagavatā "etedaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam bahussutānam yadidam Ānando"ti³ bahussutesu etedagge thapito. Iti nam "dasavidham byañjanabuddhim aṭṭhuppattim anusandhim pubbāparam pucchissāmā"ti bahussutāva parivārenti. Sopi tesam "idam evam vattabbam, idam evam gahetabban"ti sabbam katheti. Tena vuttam "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū bahussutā"ti.

Devadatto pana pāpiccho icchāpakato, tena nam "kulasaṅgaṇhanaparihāraṁ nānappakārakaṁ kohaññataṁ pucchissāmā"ti pāpicchāva parivārenti. Sopi tesaṁ taṁ taṁ niyāmaṁ ācikkhati. Tena vuttaṁ "sabbe kho ete bhikkhave bhikkhū pāpicchā"ti.

Kasmā panete avidūre caṅkamiṁ sūti. "Devadatto Satthari paduṭṭhacitto anatthampi kātuṁ upakkameyyā"ti ārakkhaggahaṇatthaṁ. Atha Devadatto kasmā caṅkamīti. "Akārako ayaṁ, yadi kārako bhaveyya, na idha āgaccheyyā"ti attanā katadosapaṭicchādanatthaṁ. Kiṁ pana Devadatto Bhagavato anatthaṁ kātuṁ samattho, Bhagavato vā ārakkhakiccaṁ atthīti. Natthi. Tena vuttaṁ "aṭṭhānametaṁ Ānanda anavakāso, yaṁ Tathāgato parūpakkamena parinibbāyeyyā"ti¹. Bhikkhū pana Satthari gāravena āgatā. Teneva Bhagavā evaṁ vatvā "vissajjehi Ānanda bhikkhusaṁghan"ti vissajjāpesi. . Pañcamaṁ.

## 6. Sagāthāsuttavaņņanā

100. Chaṭṭhe gūtho gūthena saṁsandati sametīti samuddantare janapadantare cakkavāļantare ṭhitopi vaṇṇenapi gandhenapi rasenapi nānattaṁ anupagacchanto saṁsandati sameti, ekasadisova hoti nirantaro². Sesesupi eseva nayo. Ayaṁ pana aniṭṭha-upamā hīnajjhāsayānaṁ hīna-ajjhāsayassa sarikkhabhāvadassanatthaṁ āhaṭā, khīrādivisiṭṭhopamā³ kalyāṇajjhāsayānaṁ ajjhāsayassa sarikkhabhāvadassanatthaṁ.

Samsaggāti dassanasavanasamsaggādivatthukena taṇhāsnehena. Vanatho jātoti kilesavanam jātam. Asamsaggena chijjatīti ekato ṭhānanisajjādīni akarontassa asamsaggena adassanena chijjati. Sādhujīvīti parisuddhajīvitam jīvamāno. Sahāvaseti sahavāsam vaseyya. . Chattham.

### 7. Assaddhasamsandanasuttavannanā

101. Sattame **assaddhā assaddhehī**ti-ādīsu Buddhe vā dhamme vā saṃghe vā saddhāvirahitā nirojā nirasā puggalā<sup>4</sup> samuddassa orimatīre ṭhitā pārimatīrepi ṭhitehi assaddhehi saddhim tāya assaddhatāya ekasadisā nirantarā honti. Tathā ahirikā bhinnamariyādā alajjipuggalā ahirikehi, anottappino pāpakiriyāya abhāyamānā anottappīhi, appassutā sutavirahitā appassutehi, kusītā

<sup>1.</sup> Vi 4. 355 pitthe.

<sup>2.</sup> Ekasadiso ceva hoti nirantaro ca (Syā)

<sup>3.</sup> Khīrādiviṭṭhopamā (Syā), saṅkhārānaṁ iṭṭhopamā (Ka)

<sup>4.</sup> Nissārapuggalā (Syā)

ālasiyapuggalā kusītehi, muṭṭhassatino bhattanikkhittakākamamsanikkhittasiṅgālasadisā muṭṭhassatīti, duppaññā khandhādiparicchedikāya paññāya abhāvena nippaññā tādiseheva duppaññehi, saddhāsampannā cetiyavandanādikiccapasutā saddhehi, hirimanā lajjipuggalā hirimanehi, ottappino pāpabhīrukā ottappīhi, bahussutā sutadharā āgamadharā tantipālakā vamsānurakkhakā bahussutehi, āraddhavīriyā paripuṇṇaparakkamā āraddhavīriyehi, upaṭṭhitassatī sabbakiccapariggāhikāya satiyā samannāgatā upaṭṭhitassatīhi, paññavanto mahāpaññehi vajirūpamañāṇehi paññavantehi saddhim dūre ṭhitāpi tāya paññāsampattiyā samsandanti samenti. . Sattamam.

## 8-12. Assaddhamūlakasuttādivaņņanā

102-106. Aṭṭhamādīni teyeva assaddhādidhamme tikavasena katvā desitāni. Tattha aṭṭhame assaddhādimūlakā kaṇhapakkhasukkapakkhavasena pañca tikā vuttā, navame ahirikamūlakā cattāro, dasame anottappamūlakā tayo, ekādasame appassutamūlakā dve, dvādasame kusītamūlako eko tiko vuttoti sabbepi pañcasu suttantesu pannarasa tikā honti. Pannarasa cete suttantātipi vadanti. Ayaṁ tikapeyyālo nāma. Aṭṭhamādīni.

Dutiyo vaggo.

## 3. Kammapathavagga

## 1-2. Asamāhitasuttādivaņņanā

107-108. Ito paresu paṭhamaṁ assaddhādipañcakavasena vuttaṁ, tathā dutiyaṁ. Paṭhame pana asamāhitapadaṁ catutthaṁ, dutiye dussīlapadaṁ. Evaṁ vuccamāne bujjhanakapuggalānaṁ ajjhāsayena hi etāni vuttāni. Ettha asamāhitāti upacārappanāsamādhirahitā. Dussīlāti nissīlā. . Paṭhamadutiyāni.

## 3-5. Pañcasikkhāpadasuttādivaņņanā

109-111. Tatiyam pañcakammapathavasena bujjhanakānam ajjhāsayavasena vuttam, catuttham sattakammapathavasena, pañcamam dasakammapathavasena. Tattha tatiye surāmerayamajjappamādaṭṭhāyinoti surāmerayasankhātam majjam yāya pamādacetanāya pivanti, sā "surāmerayamajjappamādo"ti vuccati, tasmim tiṭṭhantīti surāmerayamajjappamādaṭṭhāyino. Ayam tāvettha asādhāraṇapadassa attho.

Pañcame pāṇaṁ atipātentīti **pāṇātipātino**, pāṇaghātikāti attho. Adinnaṁ ādiyantīti **adinnādāyino**, parassahārinoti attho. Vatthukāmesu kilesakāmena micchā carantīti **kāmesumicchācārino**. Musā vadantīti **musāvādino**, paresaṁ atthabhañjakaṁ tucchaṁ alikaṁ vācaṁ bhāsitāroti attho. Pisuṇā vācā etesanti **pisuṇavācā**. Mammacchedikā pharusā vācā etesanti **pharusavācā**. Samphaṁ niratthakaṁ vacanaṁ palapantīti **samphappalāpino**. Abhijjhāyantīti **abhijjhāluno**, parabhaṇḍe lubbhanasīlāti attho. Byāpannaṁ pūtibhūtaṁ cittametesanti **byāpannacittā**. Micchā pāpikā viñňugarahitā etesaṁ diṭṭhīti **micchādiṭṭhikā**, kammapathapariyāpannāya "natthi dinnan"tiādivatthukāya micchattapariyāpannāya aniyyānikadiṭṭhiyā samannāgatāti attho. Sammā sobhanā viñňupasatthā etesaṁ diṭṭhīti **sammādiṭṭhikā**, kammapathapariyāpannāya "atthi dinnan"tiādikāya kammassakatadiṭṭhiyā sammattapariyāpannāya maggadiṭṭhiyā ca samannāgatāti attho. Idaṁ tāvettha anuttānānaṁ padānaṁ padavannanāmattaṁ.

Yo pana tesam pāṇātipāto adinnādānam kāmesumicchācāro musāvādo pisuṇavācā pharusavācā samphappalāpo abhijjhā byāpādo micchādiṭṭhīti kaṇhapakkhe dasavidho attho hoti, tattha pāṇassa atipāto **pāṇātipāto**, pāṇavadho pāṇaghātoti vuttam hoti. **Pāṇo**ti cettha vohārato satto, paramatthato jīvitindriyam. Tasmim pana pāṇe pāṇasaññino jīvitindriyupacchedaka-upakkamasamuṭṭhāpikā kāyavacīdvārānam aññataradvārappavattā vadhakacetanā pāṇātipāto. So guṇavirahitesu tiracchānagatādīsu pāṇesu khuddake pāṇe appasāvajjo, mahāsarīre mahāsāvajjo. Kasmā?

payogamahantatāya, payogasamattepi vatthumahantatāya. Guņavantesu manussādīsu appaguņe appasāvajjo, mahāguņe mahāsāvajjo. Sarīraguņānam pana samabhāve sati kilesānam upakkamānanca mudutāya appasāvajjo, tibbatāya mahāsāvajjoti veditabbo.

Tassa pañca sambhārā honti pāṇo, pāṇasaññitā, vadhakacittaṁ, upakkamo, tena maraṇanti. Cha payogā sāhatthiko, āṇattiko, nissaggiyo, thāvaro, vijjāmayo, iddhimayoti. Imasmiṁ panatthe vitthāriyamāne atippapañco hoti, tasmā taṁ na vitthārayāma aññañca evarūpaṁ. Atthikehi pana Samantapāsādikaṁ Vinayaṭṭhakathaṁ¹ oloketvā gahetabbo.

Adinnassa ādānaṁ adinnādānaṁ, parassaharaṇaṁ theyyaṁ corikāti vuttaṁ hoti. Tattha adinnanti parapariggahitaṁ, yattha paro yathākāmakāritaṁ āpajjanto adaṇḍāraho anupavajjo hoti. Tasmiṁ pana parapariggahite parapariggahitasaññino tadādāyaka-upakkamasamuṭṭhāpikā theyyacetanā adinnādānaṁ. Taṁ hīne parasantake appasāvajjaṁ, paṇīte mahāsāvajjaṁ. Kasmā? Vatthupaṇītatāya. Vatthusamatte sati guṇādhikānaṁ santake vatthusmiṁ mahāsāvajjaṁ, taṁ taṁ guṇādhikaṁ upādāya tato tato hīnaguṇassa santake vatthusmiṁ appasāvajjaṁ.

Tassa pañca sambhārā honti parapariggahitam, parapariggahitasaññitā, theyyacittam, upakkamo, tena haraṇanti. Cha payogā sāhatthikādayova. Te ca kho yathānurūpam theyyāvahāro, pasayhāvahāro, paṭicchannāvahāro, parikappāvahāro, kusāvahāroti imesam avahārānam vasena pavattāti ayamettha saṅkhepo, vitthāro pana Samantapāsādikāyam² vutto.

Kāmesumicchācāroti ettha pana kāmesūti methunasamācāresu. Micchācāroti ekantanindito lāmakācāro. Lakkhaņato pana asaddhammādhippāyena kāyadvārappavattā agamanīyaṭṭhānavītikkamacetanā kāmesumicchācāro. Tattha agamanīyaṭṭhānaṁ nāma purisānaṁ tāva māturakkhitā piturakkhitā mātāpiturakkhitā bhāturakkhitā bhaginirakkhitā

ñātirakkhitā gottarakkhitā dhammarakkhitā sārakkhā saparidaṇḍāti māturakkhitādayo dasa, dhanakkītā chandavāsinī bhogavāsinī paṭavāsinī odapattakinī obhatacumbaṭā¹ dāsī ca bhariyā ca kammakārī ca bhariyā ca dhajāhaṭā muhuttikāti etā dhanakkītādayo dasāti vīsati itthiyo. Itthīsu pana dvinnam sārakkhasaparidaṇḍānam, dasannañca dhanakkītādīnanti dvādasannam itthīnam aññe purisā. Idam agamanīyaṭṭhānam nāma. So panesa micchācāro sīlādiguṇarahite agamanīyaṭṭhāne appasāvajjo, sīlādiguṇasampanne mahāsāvajjo. Tassa cattāro sambhārā— agamanīyavatthu, tasmim sevanacittam, sevanappayogo, maggenamaggapaṭipatti-adhivāsananti. Eko payogo sāhatthiko eva.

**Musā**ti visamvādanapurekkhārassa atthabhañjanako vacīpayogo kāyappayogo vā, visamvādanādhippāyena panassa<sup>2</sup> paravisamvādanakāyavacīpayogasamutthāpikā cetanā musāvādo. Aparo nayo—musāti abhūtam ataccham vatthu. Vādoti tassa bhūtato tacchato viññāpanam. Lakkhanato pana atatham vatthum tathato param viññāpetukāmassa tathāviññattisamutthāpikā cetanā musāvādo. So yamattham bhañjati, tassa appatāya appasāvajjo, mahantatāya mahāsāvajjo. Apica gahatthānam attano santakam adātukāmatāya natthīti-ādinayappavatto appasāvajjo, sakkhinā hutvā atthabhañjanattham vutto mahāsāvajjo. Pabbajitānam appakampi telam vā sappim vā labhitvā hasādhippāyena "ajja gāme telam nadī maññe sandatī"ti pūranakathānayena pavatto appasāvajjo, aditthamyeva pana "ditthan"ti-ādinā nayena vadantānam mahāsāvajjo. Tassa cattāro sambhārā honti—atatham vatthu, visamvādanacittam, tajjo vāyāmo, parassa tadatthavijānananti. Eko payogo sāhatthikova. So kāyena vā kāyapatibaddhena vā vācāya vā paravisamvādakakiriyākarane datthabbo. Tāya ce kiriyāya paro tamattham jānāti, ayam kiriyāsamutthāpikacetanākkhaņeyeva musāvādakammunā bajjhati.

**Pisuņavācā**ti-ādīsu yāya vācāya, yassa taṁ vācaṁ³ bhāsati, tassa hadaye attano piyabhāvaṁ, parassa ca suññabhāvaṁ karoti, sā

pisuṇavācā. Yāya pana attānampi parampi pharusaṁ karoti, yā vācā sayampi pharusā, neva kaṇṇasukhā na hadayaṅgamā<sup>1</sup>, ayaṁ **pharusavācā**. Yena pana samphaṁ palapati niratthakaṁ, so **samphappalāpo**. Tesaṁ mūlabhūtā cetanāpi pisuṇavācādināmameva labhati. Sā eva ca idha adhippetāti.

Tattha samkiliṭṭhacittassa paresam vā bhedāya, attano piyakamyatāya vā kāyavacīpayogasamuṭṭhāpikā cetanā pisuṇavācā. Sā yassa bhedam karoti, tassa appaguṇatāya appasāvajjā, mahāguṇatāya mahāsāvajjā. Tassā cattāro sambhārā—bhinditabbo paro, iti ime nānā bhavissanti, vinā bhavissantīti bhedapurekkhāratā, iti aham piyo bhavissāmi vissāsikoti piyakamyatā vā, tajjo vāyāmo, tassa tadatthavijānananti.

Parassa mammacchedakakāyavacīpayogasamutthāpikā ekantapharusacetanā pharusavācā. Tassā āvibhāvatthamidam vatthu—eko kira dārako mātu vacanam anādiyitvā arañnam gacchati. Mātā tam nivattetum asakkontī "candā tam mahimsī anubandhatū"ti akkosi. Athassa tatheva araññe mahimsī utthāsi. Dārako "yam mama mātā mukhena kathesi, tam mā hotu, yam cittena cintesi, tam hotū"ti saccakiriyam akāsi. Mahimsī tattheva baddhā viya atthāsi. Evam mammacchedakopi payogo<sup>2</sup> cittasanhatāya pharusavācā na hoti. Mātāpitaro hi kadāci puttake evam vadanti "corā vo khandākhandikam karontū"ti, uppalapattampi ca nesam upari patantam na icchanti. Ācariyupajjhāyā ca kadāci nissitake evam vadanti "kim ime ahirikā anottappino caranti<sup>3</sup>, niddhamatha ne"ti, atha ca nesam āgamādhigamasampattim icchanti. Yathā ca cittasanhatāya pharusavācā na hoti, evam vacanasanhatāya apharusavācāpi na hoti. Na hi mārāpetukāmassa "imam sukham sayāpethā" ti vacanam apharusavācā hoti, cittapharusatāya panesā pharusavācāva. Sā yam sandhāya pavattitā, tassa appagunatāya appasāvajjā, mahāgunatāya mahāsāvajjā. Tassā tayo sambhārā—akkositabbo paro, kupitacittam, akkosanāti.

<sup>1.</sup> Na hadayasukhā vācā (Syā), na hadayasukhā vā (Ma-Ttha 1. 203 pitthe)

<sup>2.</sup> Vacīpayogo (Syā)

Anatthaviññāpikā kāyavacīpayogasamuṭṭhāpikā akusalacetanā samphappalāpo. So āsevanamandatāya appasāvajjo, āsevanamahantatāya mahāsāvajjo. Tassa dve sambhārā— bhāratayuddhasītāharaṇādiniratthakakathāpurekkhāratā, tathārūpīkathākathanañcāti.

Abhijjhāyatīti **abhijjhā.** Parabhaṇḍābhimukhī hutvā tanninnatāya pavattatīti attho. Sā "aho vata idaṁ mamassā"ti evaṁ parabhaṇḍābhijjhāyanalakkhaṇā. Adinnādānaṁ viya appasāvajjā mahāsāvajjā ca. Tassā dve sambhārā—parabhaṇḍaṁ attano pariṇāmanañca. Parabhaṇḍavatthuke hi lobhe uppannepi na tāva kammapathabhedo hoti, yāva na "aho vatidaṁ mamassā"ti attano pariṇāmetīti.

Hitasukham byāpādayatīti **byāpādo.** So paravināsāya manopadosalakkhaņo. Pharusavācā viya appasāvajjo mahāsāvajjo ca. Tassa dve sambhārā—parasatto ca, tassa ca vināsacintā. Parasattavatthuke hi kodhe uppannepi na tāva kammapathabhedo hoti, yāva na "aho vatāyam ucchijjeyya vinasseyyā"ti tassa vināsam cinteti.

Yathābhuccagahaṇābhāvena micchā passatīti **micchādiṭṭhi.** Sā "natthi dinnan"ti-ādinā nayena viparītadassanalakkhaṇā. Samphappalāpo viya appasāvajjā mahāsāvajjā ca. Api ca aniyatā appasāvajjā, niyatā mahāsāvajjā. Tassā dve sambhārā—vatthuno ca gahitākāraviparītatā, yathā ca nam ganhāti, tathābhāvena tassā upatthānanti.

Imesam pana dasannam akusalakammapathānam dhammato koṭṭhāsato ārammaṇato vedanāto mūlatoti pañcahākārehi vinicchayo veditabbo. Tattha dhammatoti etesu hi paṭipāṭiyā satta cetanādhammāva honti, abhijjhādayo tisso cetanāsampayuttā. Koṭṭhāsatoti paṭipāṭiyā satta, micchādiṭṭhi cāti ime aṭṭha kammapathā eva honti, no mūlāni, abhijjhābyāpādā kammapathā ceva mūlāni ca. Abhijjhā hi mūlam patvā lobho akusalamūlam hoti, byāpādo doso akusalamūlam.

Ārammaṇatoti pāṇātipāto jīvitindriyārammaṇato saṅkhārārammaṇo hoti, adinnādānaṁ sattārammaṇaṁ vā saṅkhārārammaṇaṁ vā, micchācāro

phoṭṭhabbavasena saṅkhārārammaṇova, sattārammaṇotipi eke. Musāvādo sattārammaṇo vā saṅkhārārammaṇo vā, tathā pisuṇavācā. Pharusavācā sattārammaṇāva. Samphappalāpo diṭṭhasutamutaviññātavasena sattārammaṇo vā saṅkhārārammaṇo vā, tathā abhijjhā. Byāpādo sattārammanova. Micchāditthi tebhūmakadhammavasena saṅkhārārammanā.

Vedanātoti pāṇātipāto dukkhavedano hoti. Kiñcāpi hi rājāno coram disvā hasamānāpi "gacchatha nam ghātethā"ti vadanti, sanniṭṭhāpakacetanā pana nesam dukkhasampayuttāva hoti. Adinnādānam tivedanam, micchācāro sukhamajjhattavasena dvivedano, sanniṭṭhāpakacitte pana majjhattavedano na hoti. Musāvādo tivedano, tathā pisuṇavācā. Pharusavācā dukkhavedanā, samphappalāpo tivedano, abhijjhā sukhamajjhattavasena dvivedanā, tathā micchādiṭṭhi. Byāpādo dukkhavedano.

Mūlatoti pāṇātipāto dosamohavasena dvimūlako hoti, adinnādānam dosamohavasena vā lobhamohavasena vā, micchācāro lobhamohavasena. Musāvādo dosamohavasena vā lobhamohavasena vā, tathā pisuṇavācā samphappalāpo ca. Pharusavācā dosamohavasena, abhijjhā mohavasena ekamūlā, tathā byāpādo. Micchādiṭṭhi lobhamohavasena dvimūlāti.

Pāṇātipātā paṭiviratāti-ādīsu pāṇātipātādayo vuttattā eva. Yāya pana viratiyā ete¹ paṭiviratā nāma honti, sā bhedato tividhā hoti sampattavirati samādānavirati samucchedaviratīti. Tattha asamādinnasikkhāpadānam attano jātivayabāhusaccādīni paccavekkhitvā "ayuttam amhākam evarūpam kātun"ti sampattam vatthum avītikkamantānam uppajjamānā virati sampattaviratīti veditabbā Sīhaļadīpe Cakkana-upāsakassa viya. Tassa kira daharakāleyeva mātu rogo uppajji. Vejjena ca "allasasakamamsam laddhum vaṭṭatī"ti vuttam. Tato Cakkanassa bhātā "gaccha tāta khettam āhiṇḍāhī"ti Cakkanam pesesi. So tattha gato. Tasmiñca samaye eko saso taruṇasassam khāditum āgato hoti. So tam disvā vegena dhāvanto valliyā baddho "kiri kirī"ti

saddamakāsi. Cakkano tena saddena gantvā taṁ gahetvā cintesi "mātu bhesajjaṁ karomī"ti. Puna cintesi "na metaṁ patirūpaṁ, yvāhaṁ mātu jīvitakāraṇā paraṁ jīvitā voropeyyan"ti. Atha naṁ "gaccha araññe sasehi saddhiṁ tiṇodakaṁ paribhuñjā"ti muñci¹. Bhātarā ca "kiṁ tāta saso laddho"ti pucchito taṁ pavattiṁ ācikkhi. Tato naṁ bhātā paribhāsi. So mātu santikaṁ gantvā "yatohaṁ jāto, nābhijānāmi sañcicca pāṇaṁ jīvitā voropetā"ti saccaṁ vatvā aṭṭhāsi, tāvadeva cassa mātā arogā ahosi.

Samādinnasikkhāpadānam pana sikkhāpadasamādāne ca tatuttari<sup>2</sup>ca attano jīvitam pariccajitvā vatthum avītikkamantānam uppajjamānā virati samādānaviratīti veditabbā Uttara<sup>3</sup>vaḍḍhamānapabbatavāsī-upāsakassa viya. So kira Ambariyavihāravāsīpingalabuddharakkhitattherassa santike sikkhāpadāni gahetvā khettam kasati. Athassa goņo naṭṭho, so tam gavesanto Uttara<sup>3</sup>vaḍḍhamānapabbatam āruhi, tatra nam mahāsappo aggahesi. So cintesi "imāya tikhiṇāya vāsiyā sīsam chindāmī"ti. Puna cintesi "na metam patirūpam, yvāham bhāvanīyassa garuno santike sikkhāpadam gahetvā bhindeyyan"ti. Evam yāvatatiyam cintetvā "jīvitam pariccajāmi, na sikkhāpadan"ti amse ṭhapitam tikhiṇadaṇḍavāsim araññe chaḍḍesi. Tāvadeva mahāvālo nam muñcitvā agamāsīti.

Ariyamaggasampayuttā pana virati **samucchedaviratī**ti veditabbā, yassā uppattito pabhuti pāṇaṁ ghātessāmīti ariyapuggalānaṁ cittampi na uppajjatīti.

Yathā ca akusalānam, evam imesampi kusalakammapathānam dhammato koṭṭhāsato ārammaṇato vedanāto mūlatoti pañcahākārehi vinicchayo veditabbo. Tattha **dhammato**ti etesu hi paṭipāṭiyā satta cetanāpi vaṭṭanti viratiyopi, ante tayo cetanāsampayuttāva.

Koṭṭhāsatoti paṭipāṭiyā satta kammapathā eva, na mūlāni, ante tayo kammapathā ceva mūlāni ca. Anabhijjhā hi mūlam<sup>4</sup> patvā

<sup>1.</sup> Paribhuñjāhīti muñcitvā gehamāgato (Sī)

Tarronanjamin maneriva genamagato (51)

<sup>3.</sup> Antara... (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Tatuttarim (Sī), taduttarim (Syā)

<sup>4.</sup> Kammapatham (Syā, Ka)

alobho kusalamūlam hoti, abyāpādo adoso kusalamūlam, sammādiṭṭhi amoho kusalamūlam.

Ārammaṇatoti pāṇātipātādīnam ārammaṇāneva etesam ārammaṇāni. Vītikkamitabbavatthutoyeva hi virati nāma hoti. Yathā pana nibbānārammaṇo ariyamaggo kilese pajahati, evam jīvitindriyādiārammaṇāpete kammapathā pāṇātipātādīni dussīlyāni pajahantīti veditabbā.

Vedanātoti sabbe sukhavedanā vā honti majjhattavedanā vā. Kusalam patvā hi dukkhavedanā nāma natthi.

Mūlatoti paṭipāṭiyā satta ñāṇasampayuttacittena viramantassa alobha-adosa-amohavasena timūlā honti, ñāṇavippayuttacittena viramantassa dvimūlā. Anabhijjhā ñāṇasampayuttacittena viramantassa dvimūlā hoti, ñāṇavippayuttacittena ekamūlā. Alobho pana attanāva attano mūlaṁ na hoti. Abyāpādepi eseva nayo. Sammādiṭṭhi alobha-adosavasena dvimulāvāti. . Tatiyādīni.

## 6. Atthangikasuttavannanā

112. Chaṭṭhaṁ aṭṭhamaggaṅgavasena bujjhanakānaṁ ajjhāsayavasena vuttaṁ. . Chaṭṭhaṁ.

#### 7. Dasangasuttavannanā

113. Sattamam dasamicchattasammattavasena. Tattha **micchāñāṇino**ti micchāpaccavekkhaṇena¹ samannāgatāti attho. **Micchāvimuttino**ti aniyyānikavimuttino kusalavimuttīti² gahetvā ṭhitā. **Sammāñāṇino**ti sammāpaccavekkhaṇā. **Sammāvimuttino**ti niyyānikāya phalavimuttiyā samannāgatāti. . Sattamam.

## Kammapathavaggo tatiyo.

- 1. Micchāviññāṇā micchāpaccavekkhaṇena (Sī)
- 2. Akusalam vimuttīti (Sī, Syā) Ţīkā passitabbā.

## 4. Catutthavagga

#### 1. Catudhātusuttavannanā

114. Catutthavaggassa paṭhame **pathavīdhātū**ti patiṭṭhādhātu. **Āpodhātū**ti ābandhanadhātu. **Tejodhātū**ti paripācanadhātu<sup>1</sup>. **Vāyodhātū**ti vitthambhanadhātu<sup>2</sup>. Ayamettha saṅkhepo, vitthārato pana vīsatikotthāsādivasena etā kathetabbā. . Pathamaṁ.

## 2. Pubbesambodhasuttavannanā

115. Dutiye ayam pathavīdhātuyā assādoti ayam pathavīdhātunissayo assādo. Svāyam kāyam abbhunnāmetvā udaram pasāretvā "idha me angulam pavesitum vāyamathā"ti vā hattham pasāretvā "imam nāmetum vāyamathā"ti vā vadati, evam pavattānam vasena veditabbo. Aniccāti-ādīsu hutvā abhāvākārena aniccā, paṭipīṭanākārena dukkhā, sabhāvavigamākārena vipariṇāmadhammā. Ayam pathavīdhātuyā ādīnavoti yena ākārena sā aniccā dukkhā vipariṇāmadhammā, ayamākāro pathavīdhātuyā ādīnavoti attho. Chandarāgavinayo chandarāgappahānanti nibbānam āgamma pathavīdhātuyā chandarāgo vinīyati ceva pahīyati ca, tasmā nibbānamassā nissaraṇam.

Ayaṁ āpodhātuyā assādoti ayaṁ āpodhātunissayo assādo. Svāyaṁ aññaṁ āpodhātuyā upaddutaṁ disvā "kiṁ ayaṁ nipannakālato paṭṭhāya passāvaṭṭhānābhimukho nikkhamati ceva pavisati ca, appamattakampissa kammaṁ karontassa sedatintaṁ vatthaṁ³ pīletabbatākāraṁ pāpuṇāti, anumodanamattampi kathentassa tālavaṇṭaṁ⁴ gaṇhitabbaṁ hoti, mayaṁ pana sāyaṁ nipannā pātova uṭṭhahāma, māsapuṇṇaghaṭo⁵ viya no sarīraṁ, mahākammaṁ karontānaṁ sedamattampi no na uppajjati, asanisaddena viya dhammaṁ kathentānaṁ sarīre usumākāramattampi no natthī"ti evaṁ pavattānaṁ vasena veditabbo.

<sup>1.</sup> Paripācanīyadhātu (Sī)

<sup>2.</sup> Upatthambhadhātu (Syā)

<sup>3.</sup> Sede sati tam vatthampi (Syā)

<sup>4.</sup> Tālapaṇṇaṁ (Sī)

<sup>5.</sup> Sampuṇṇaghaṭo (Sī)

Ayam tejodhātuyā assādoti ayam tejodhātunissayo assādo. Svāyam sītagahaṇike disvā "kim ime kiñcideva yāgubhattakhajjamattam ajjhoharitvā thaddhakucchino nisīditvā sabbarattim aṅgārakaṭāham pariyesanti, phusitamattesupi sarīre patitesu aṅgārakaṭāham ottharitvā¹ pārupitvāva nipajjanti, mayam pana atithaddhampi mamsam vā pūvam vā khādāma, kucchipūram bhattam bhuñjāma, tāvadeva no sabbam pheṇapiṇḍo² viya vilīyati, sattāhavaddalikāya³ vattamānāya sarīre sītānudahanamattampi⁴ no natthī"ti evam pavattānam vasena veditabbo.

Ayam vāyodhātuyā assādoti ayam vāyodhātunissayo assādo. Svāyam aññe vātabhīruke disvā "imesam appamattakampi kammam karontānam anumodanamattampi kathentānam sarīram vāto vijjhati, gāvutamattampi addhānam gatānam hatthapādā sīdanti, piṭṭhi rujjati, kucchivātasīsavātakaṇṇavātādīhi niccupaddutā telaphāṇitādīni vātabhesajjāneva karontā atināmenti, amhākam pana mahākammam karontānampi tiyāmarattim dhammam kathentānampi ekadivaseneva dasa yojanāni gacchantānampi hatthapādasamsīdanamattam vā piṭṭhirujjanamattam vā na hotī'ti evam pavattānam vasena veditabbo. Evam pavattā hi etā dhātuyo assādenti nāma.

Abbhaññāsinti abhivisiṭṭhena ñāṇena aññāsiṁ. Anuttaraṁ sammāsambodhinti uttaravirahitaṁ sabbaseṭṭhaṁ sammā sāmañca bodhiṁ, atha vā pasatthaṁ sundarañca bodhiṁ. Bodhīti rukkhopi maggopi sabbaññutaññāṇampi nibbānampi. "Bodhirukkhamūle paṭhamābhisambuddho"ti⁵ ca "antarā ca bodhiṁ antarā ca gayan"ti⁶ ca āgataṭṭhānesu hi rukkho bodhīti vuccati. "Bodhi vuccati catūsu maggesu ñāṇan"ti¹ āgataṭṭhāne maggo. "Pappoti bodhiṁ varabhūrimedhaso"ti² āgataṭṭhāne sabbaññutaññāṇaṁ. "Patvāna bodhiṁ amataṁ asaṅkhatan"ti āgataṭṭhāne nibbānaṁ. Idha pana Bhagavato arahattamaggo adhippeto.

- 1. Otaritvā (Sī)
- 3. Sattāhavaddhalikāya (Syā)
- 5. Vi 3. 1; Khu 1. 77 pitthesu.
- 7. Khu 8. 231 pitthe Cūlaniddese.
- 2. Khelapindo (Sī), phenupindo (Syā)
- 4. Sītamattampi (Sī)
- 6. Vi 3. 11; Ma 1. 227 piţthesu.
- 8. Dī 3. 129 pitthe.

Sāvakānam arahattamaggo anuttarā bodhi hoti, na hotīti? Na hoti. Kasmā? Asabbaguṇadāyakattā. Tesam hi kassaci arahattamaggo arahattaphalameva deti, kassaci tisso vijjā, kassaci cha abhiññā, kassaci catasso paṭisambhidā, kassaci sāvakapāramīñāṇam. Paccekabuddhānampi paccekabodhiñāṇameva deti. Buddhānam pana sabbaguṇasampattim deti abhiseko viya rañño sabbalokissariyabhāvam. Tasmā aññassa kassacipi anuttarā bodhi na hoti.

Abhisambuddhoti¹ paccaññāsinti "abhisambuddho ahaṁ patto² paṭivijjhitvā ṭhito''ti evaṁ paṭijāniṁ. Ñāṇañca pana me dassanaṁ udapādīti adhigataguṇadassanasamatthaṁ paccavekkhaṇañāṇañca me udapādi. Akuppā me vimuttīti "ayaṁ mayhaṁ arahattaphalavimutti akuppā''ti evaṁ ñāṇaṁ udapādi. Tattha dvīhākārehi akuppatā veditabbā kāraṇato ca ārammaṇato ca. Sā hi catūhi maggehi samucchinnakilesānaṁ puna anivattanatāya kāraṇatopi akuppā, akuppadhammaṁ nibbānaṁ ārammaṇaṁ katvā pavattatāya ārammaṇatopi akuppā. Antimāti pacchimā. Natthi dāni punabbhavoti idāni puna añño bhavo nāma natthīti.

Imasmim sutte cattāri saccāni kathitāni. Katham? Catūsu hi dhātūsu assādo samudayasaccam, ādīnavo dukkhasaccam, nissaraṇam nirodhasaccam, nirodhappajānano maggo maggasaccam. Vitthāravasenapi kathetum vaṭṭatiyeva. Ettha hi yam pathavīdhātum paṭicca uppajjati sukham somanassam, ayam pathavīdhātuyā assādoti mahānapaṭivedho samudayasaccam. Yā pathavīdhātu aniccā dukkhā vipariṇāmadhammā, ayam pathavīdhātuyā ādīnavoti pariññāpaṭivedho dukkhasaccam. Yo pathavīdhātuyā chandarāgavinayo chandarāgappahānam, idam pathavīdhātuyā nissaraṇanti sacchikiriyāpaṭivedho nirodhasaccam. Yā imesu tīsu ṭhānesu diṭṭhi saṅkappo vācā kammanto ājīvo vāyāmo sati samādhi, ayam³ bhāvanāpativedho maggasaccanti. . Dutiyam.

## 3. Acarimsuttavannanā

116. Tatiye **acarin**ti ñāṇacārena acarim, anubhavanacārenāti attho. **Yāvatā**ti yattako. . Tatiyam.

### 4. Nocedamsuttavannanā

117. Catutthe **nissaṭā**ti-ādīni ādito vutapaṭisedhena yojetvā "na nissaṭā, na visaṁyuttā, na vippamuttā, na vimariyādikatena cetasā vihariṁsū"ti evaṁ veditabbāni. Dutiyanaye **vimariyādikatenā**ti nimmariyādikatena¹. Tattha duvidhā mariyādā kilesamariyādā vaṭṭamariyādāti. Tattha ca yassa upaḍḍhā kilesā pahīnā, upaḍḍhā appahīnā, vaṭṭaṁ vā pana upaḍḍhaṁ pahīnaṁ, upaḍḍhaṁ appahīnaṁ, tassa cittaṁ pahīnakilese vā vaṭṭaṁ vā sandhāya vimariyādikataṁ, appahīnakilese vā vaṭṭaṁ vā sandhāya na vimariyādikataṁ. Idha pana ubhayassāpi pahīnattā "vimariyādikatena cetasā'ti vuttaṁ, mariyādaṁ akatvā ṭhitena atikkantamariyādena cetasāti attho. Iti tīsupi imesu suttesu catusaccameva kathitaṁ. . Catutthaṁ.

#### 5. Ekantadukkhasuttavannanā

118. Pañcame **ekantadukkhā**ti atikkamitvā ṭhitassa tattakāro<sup>2</sup> viya ekanteneva dukkhā. **Dukkhānupatitā**ti dukkhena anupatitā. **Dukkhāvakkantā**ti dukkhena okkantā otiņņā. **Sukhā**ti sukhavedanāya paccayabhūtā. Evam sabbattha attho veditabbo. Imasmim sutte dukkhalakkhanam kathitam. . Pañcamam.

#### 6-10. Abhinandasuttādivannanā

119-123. Chaṭṭhasattamesu vivaṭṭaṁ, avasāne tīsu catusaccamevāti. . Chaṭṭhādīni.

Catuttho vaggo.

Dhātusamyuttavannanā niţţhitā.

<sup>1.</sup> Nimmariyādena katena (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Vītassa suttabhāro (Sī), vītassa tantabhāvo (Syā)

# 4. Anamataggasamyutta

## 1. Paṭhamavagga

### 1. Tinakatthasuttavannanā

124. Anamataggasamyuttassa pathame **anamataggo**ti anu amataggo, vassasatam vassasahassam ñānena anugantvāpi amataggo aviditaggo, nāssa sakkā ito vā etto vā aggam jānitum, aparicchinnapubbāparakotikoti attho. Samsāroti khandhādīnam avicchinnappavattā patipāti. Pubbā koti na paññāyatīti purimamariyādā na dissati. Yadaggena cassa purimā koti na paññayati, pacchimapi tadaggeneva na paññayati, vemajjheyeva pana satta samsaranti<sup>1</sup>. **Pariyādānam gaccheyyā**ti idam upamāya khuddakattā vuttam. Bāhirasamayasmim hi attho paritto hoti, upamā mahatī. "Hatthī viya ayam gono, gono viya sūkaro, samuddo viya talākan"ti hi vutte na tesam tādisam pamānam hoti. Buddhasamaye pana upamā parittā, attho mahā. Pāliyam hi eko Jambudīpo gahito, evarūpānam pana Jambudīpānam satepi sahassepi satasahassepi tinādīni tena upakkamena pariyādānam gaccheyyum, na tveva purisassa mātu mātaroti. Dukkham paccanubhūtanti tumhehi dikkham anubhūtam. Tibbanti tasseva vevacanam. Byasananti ñātibyasanādianekavidham. **Katasī**ti susānam, pathavīyeva vā. Sā hi<sup>2</sup> punappunam marantehi sarīranikkhepena vaddhitā. **Alamevā**ti yuttameva. . Pathamam.

## 2. Pathavīsuttavaņņanā

125. Dutiye **mahāpathavin**ti cakkavāļapariyantam mahāpathavim. **Nikkhipeyyā**ti tam pathavim bhinditvā vuttappamāṇam guļikam karitvā ekamantam³ thapeyya. . Dutiyam.

#### 3. Assusuttavannanā

126. Tatiye **kandantānan**ti sasaddam rudamānānam<sup>1</sup>. **Passannan**ti sanditam pavattam<sup>2</sup>. **Catūsu mahāsamuddesū**ti Sinerurasmīhi paricchinnesu catūsu mahāsamuddesu. Sinerussa hi pācīnapassam rajatamayam, dakkhinapassam manimayam, pacchimapassam phalikamayam, uttarapassam suvannamayam. Pubbadakkhinapassehi nikkhantā rajatamanirasmiyo ekato hutvā mahāsamuddapitthena gantvā cakkavālapabbatam āhacca titthanti, dakkhinapacchimapassehi nikkhantā maniphalikarasmiyo, pacchimuttarapassehi nikkhantā phalikasuvannarasmiyo, uttarapācīnapassehi nikkhantā suvannarajatarasmiyo ekato hutvā mahāsamuddapitthena gantvā cakkavālapabbatam āhacca titthanti. Tāsam rasmīnam antaresu cattāro mahāsamuddā honti. Te sandhāya vuttam "catūsu mahāsamuddesū"ti. **Natibvasanan**ti-adīsu **bvasanan**ti vi-asanam<sup>3</sup>, vinasoti attho. Natīnam byasanam ñātibyasanam, bhogānam byasanam bhogabyasanam. Rogo pana sayameva ārogyam viyasati<sup>4</sup> vināsetīti byasanam, rogova byasanam rogabyasanam. . Tatiyam.

#### 4. Khīrasuttavannanā

127. Catutthe **mātuthaññan**ti ekanāmikāya manussamātu khīram. Imesam hi sattānam gaṇḍuppādakipillikādīsu vā macchakacchapādīsu vā pakkhijātesu vā nibbattakāle mātukhīrameva natthi, ajapasumahimsādīsu nibbattakāle khīram atthi, tathā manussesu. Tattha ajādikāle ca manussesu cāpi "devī Sumanā Tissā"ti evam nānānāmikānam kucchiyam nibbattakāle aggahetvā Tissāti<sup>5</sup> ekanāmikāya eva mātu kucchiyam nibbattakāle pītam thaññam catūsu mahāsamuddesu udakato bahutaranti veditabbam. . Catuttham.

## 5. Pabbatasuttavannanā

128. Pañcame **sakkā pana bhante**ti so kira bhikkhu cintesi "Satthā anamataggassa saṁsārassa dīghatamattā 'na sukaraṁ na sukaran'ti katheti-

<sup>1.</sup> Rudamānānam (Sī), sattam rudamānānam (Syā)

<sup>2.</sup> Passandanti sanditam pavattam (Sī), pasandanti sandantam pavattam (Syā)

<sup>3.</sup> Viyasanam (Ka)

<sup>4.</sup> Viyassati (Sī), byasati (Vi-Ttha 1. 193 pitthe.)

<sup>5.</sup> Tissa tissāti (Syā)

yeva, katham nacchindati, sakkā nu kho upamam kārāpetun"ti. Tasmā evamāha. **Kāsikenā**ti tayo kappāsamsū ekato gahetvā kantitasuttamayena atisukhumavatthena. Tena pana parimaṭṭhe¹ kittakam khīyeyyāti. Sāsapamattam. . Pañcamam.

#### 6. Sāsapasuttavannanā

129. Chaṭṭhe **āyasaṁ nagaran**ti āyasena pākārena parikkhittaṁ nagaraṁ, na pana anto āyaseti ekabhūmikādipāsādehi ākiṇṇanti daṭṭhabbaṁ. Chaṭṭhaṁ.

## 7. Sāvakasuttavaņņanā

130. Sattame **anussareyyun**ti ekena kappasatasahasse anussarite aparo tassa ṭhitaṭṭhānato aññaṁ satasahassaṁ, aññopi aññanti evaṁ cattāropi cattārisatasahassāni anussareyyuṁ. . Sattamaṁ.

#### 8-9. Gangāsuttādivannanā

131-132. Aṭṭhame yā etasmim antare vālikāti yā etasmim āyāmato pañcayojanasatike antare vālikā. Navame vattabbam natthi. . Aṭṭhamanavamāni.

## 10. Puggalasuttavannanā

133. Dasame aṭṭhikaṅkaloti-ādīni tīṇipi rāsivevacanāneva. Imesaṁ pana sattānaṁ sa-aṭṭhikālato anaṭṭhikālova bahutaro. Gaṇḍuppādakādipāṇabhūtānaṁ hi etesaṁ aṭṭhimeva natthi, macchakacchapādibhūtānaṁ pana aṭṭhimeva bahutaraṁ, tasmā anaṭṭhikālañca bahu-aṭṭhikālañca² aggahetvā samaṭṭhikālova³ gahetabbo. Uttaro Gijjhakūṭassāti Gijjhakūṭassa uttarapasse ṭhito. Magadhānaṁ Giribbajeti Magadharaṭṭhassa Giribbaje, giriparikkhepe ṭhitoti attho. Sesaṁ sabbattha uttānamevāti. . Dasamaṁ.

## Pathamo vaggo.

<sup>1.</sup> Parimatthena (Syā), parimajje (Ka)

<sup>3.</sup> Appatthikālova (Sī)

<sup>2.</sup> Atibahu-atthikālañca (Syā)

## 2. Dutiyavagga

### 1. Duggatasuttavannanā

134. Dutiyavaggassa paṭhame **duggatan**ti daliddam kapaṇam. **Durūpetan**ti dussaṇṭhānehi hatthapādehi upetam. . Paṭhamam.

#### 2. Sukhitasuttavannanā

135. Dutiye **sukhitan**ti sukhasamappitam mahaddhanam mahābhogam. **Susajjitan**ti alankatapaṭiyattam hatthikkhandhagatam mahāparivāram. . Dutiyam.

#### 3. Timsamattasuttavannanā

136. Tatiye pāveyyakāti pāveyyadesavāsino. Sabbe āraññikāti-ādīsu dhutaṅgasamādānavasena tesaṁ āraññikādibhāvo veditabbo. Sabbe sasaṁyojanāti sabbe sabandhanā, keci sotāpannā, kece sadāgāmino, keci anāgāmino. Tesu hi puthujjano vā khīṇāsavo vā natthi. Gunnanti-ādīsu setakāļādivaṇṇesu ekekavaṇṇakālova gahetabbo. Pāripantakāti paripanthe tiṭṭhanakā panthaghātacorā¹. Pāradārikāti paradāracārittaṁ āpajjanakā. . Tatiyaṁ.

## 4-9. Mātusuttādivaņņanā

137-142. Catutthādīsu liṅganiyamena ceva cakkavāļaniyamena ca attho veditabbo. Purisānaṁ hi mātugāmakālo, mātugāmānañca purisakāloti evamettha liṅganiyamo. Imamhā cakkavāļā sattā paracakkavāļaṁ, paracakkavāļā ca imaṁ cakkavāļaṁ saṁsaranti. Tesu imasmiṁ cakkavāļe mātugāmakāle mātubhūtaññeva dassento yo namātābhūtapubboti āha. Yo napitābhūtapubboti-ādīsupi eseva nayo. . Catutthādīni.

## 10. Vepullapabbatasuttavannanā

143. Dasame **bhūtapubban**ti atītakāle ekam apadānam āharitvā dasseti. **Samaññā udapādī**ti paṇṇatti ahosi. **Catūhena ārohantī**ti idam thāmamajjhime sandhāya vuttam. **Aggan**ti uttamam. **Bhaddayugan**ti sundarayugalam. **Tīhena ārohantī**ti ettāvatā kira dvinnam Buddhānam antare yojanam pathavī ussannā, so pabbato tiyojanubbedho jāto.

Appam vā bhiyyoti vassasatato uttarim appam dasa vā vīsam vā vassāni. Puna vassasatameva jīvanako nāma natthi, uttamakotiyā pana satthi vā asīti vā vassāni jīvanti. Vassasatam pana appatvā pañcavassadasavassādikāle mīyamānāva bahukā. Ettha ca Kakusandho Bhagavā cattālīsavassasahassāyukakāle, Konāgamano timsavassasahassāyukakāle nibbattoti<sup>1</sup> idam anupubbena parihīnasadisam katam, na pana evam parihīnam, vaddhitvā vaddhitvā parihīnanti veditabbam. Katham? Kakusandho tāva Bhagavā imasmimyeva kappe cattālīsavassasahassāyukakāle nibbatto āyuppamānam pañca kotthāse katvā cattāro thatvā<sup>2</sup> pañcame vijjamāneyeva parinibbuto. Tam āyu parihāyamānam dasavassakālam patvā puna vaddhamānam asankheyyam hutvā tato<sup>3</sup> parihāyamānam timsavassasahassāyukakāle thitam, tadā Konāgamano nibbatto. Tasmimpi tatheva parinibbute tam āyu dasavassakālam patvā puna vaddhamānam asankheyyam hutvā parihāyitvā vīsavassasahassakāle thitam, tadā Kassapo Bhagavā nibbatto. Tasmimpi tatheva parinibbute tam āyu dasavassakālam patvā puna vaddhamānam asankheyyam hutvā parihāyitvā<sup>4</sup> vassasatakālam pattam, atha amhākam Sammāsambuddho nibbatto. Evam anupubbena parihāyitvā vaddhitvā vaddhitvā parihīnanti veditabbam. Tattha ca yam āyuparimānesu mandesu Buddhā nibbattanti, tesampi tadeva āyuparimānam hotīti. . Dasamam.

Dutiyo vaggo.

## Anamataggasamyuttavannanā niţţhitā.

# 5. Kassapasamyutta

#### 1. Santutthasuttavannanā

144. Kassapasamyuttassa paṭhame **santuṭṭhāyan**ti santuṭṭho ayam. **Itarītarenā**ti na thūlasukhumalūkhapaṇītathirajiṇṇānam yena kenaci, atha kho yathāladdhādīnam itarītarena yena kenaci santuṭṭhoti attho. Cīvarasmim hi tayo santosā yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantosoti. Piṇḍapātādīsupi eseva nayo.

Tesam ayam pabhedasamvannana—idha bhikkhu cīvaram labhati sundaram vā asundaram vā, so teneva yāpeti, aññam na pattheti, labhantopi na ganhāti. Ayamassa cīvare yathālābhasantoso. Atha pana pakatidubbalo vā hoti ābādhajarābhibhūto vā, garucīvaram pārupanto kilamati, so sabhāgena bhikkhunā saddhim tam parivattetvā lahukena yāpentopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa cīvare yathābalasantoso. Aparo paṇītapaccayalābhī hoti, so paṭṭacīvarādīnam¹ aññataram mahagghacīvaram bahūni vā cīvarāni labhitvā "idam therānam cirapabbajitānam², idam bahussutānam anurūpam, idam gilānānam, idam appalābhīnam hotū"ti datvā tesam purāṇacīvaram vā saṅkārakūṭādito vā pana nantakāni uccinitvā tehi saṅghāṭim katvā dhārentopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa cīvare yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu piṇḍapātaṁ labhati lūkhaṁ vā paṇītaṁ vā, so teneva yāpeti, aññaṁ na pattheti, labhantopi na gaṇhāpi. Ayamassa piṇḍapāte yathālābhasantoso. Yo pana attano pakativiruddhaṁ vā byādhiviruddhaṁ vā piṇḍapātaṁ labhati, yenassa paribhuttena aphāsu hoti, so sabhāgassa bhikkhuno taṁ datvā tassa hatthato sappāyabhojanaṁ bhutvā samaṇadhammaṁ karontopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa piṇḍapāte yathābalasantoso. Aparo bahuṁ paṇītaṁ piṇḍapātaṁ labhati, so taṁ cīvaraṁ viya cirapabbajitabahussuta-appalābhagilānānaṁ

datvā tesam vā sekakam piņḍāya vā caritvā missakāhāram bhuñjantopi santutthova hoti. Ayamassa pindapāte yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu senāsanam labhati manāpam vā amanāpam vā, so tena neva somanassam na paṭigham uppādeti, antamaso tiṇasanthārakenāpi yathāladdheneva tussati. Ayamassa senāsane yathālābhasantoso. Yo pana attano pakativiruddham vā byādhiviruddham vā senāsanam labhati, yatthassa vasato aphāsu hoti, so tam sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa santake sappāyasenāsane vasantopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa senāsane yathābalasantoso. Aparo mahāpuñño leṇamaṇḍapakūṭāgārādīni bahūni paṇītasenāsanāni labhati, so tāni cīvarādīni viya cirapabbajitabahussuta-appalābhagilānānam datvā yattha katthaci vasantopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa senāsane yathāsāruppasantoso. Yopi "uttamasenāsanam nāma pamādaṭṭhānam, tattha nisinnassa thinamiddham okkamati, niddābhibhūtassa paṭibujjhato pāpavitakkā pātubhavantī"ti paṭisañcikkhitvā tādisam senāsanam pattampi na sampaṭicchati, so tam paṭikkhipitvā abbhokāsarukkhamūlādīsu vasanto santuṭṭhova hoti. Ayampi senāsane yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu bhesajjam labhatilūkham vā paṇītam vā, so yam labhati, teneva tussati, aññam na pattheti, labhantopi na gaṇhāti. Ayamassa gilānapaccaye yathālābhasantoso. Yo pana telenatthiko phāṇitam labhati, so tam sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa hatthato telam gahetvā vā aññadeva vā pariyesitvā bhesajjam karontopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa gilānapaccaye yathābalasantoso. Aparo mahāpuñño bahum telamadhuphāṇitādipaṇītabhesajjam labhati, so tam cīvaram viya cirapabbajitabahussuta-appalābhagilānānam datvā tesam ābhatena yena kenaci yāpentopi santuṭṭhova hoti. Yo pana ekasmim bhājane muttaharītakam ṭhapetvā ekasmim catumadhuram "gaṇha bhante yadicchasī"ti vuccamāno sacassa tesu aññatarenapi rogo vūpasammati, atha "muttaharītakam nāma Buddhādīhi vaṇṇitan"ti catumadhuram paṭikkhipitvā muttaharītakena bhesajjam karonto

paramasantuṭṭhova hoti. Ayamassa gilānapaccaye yathāsāruppasantoso. Iti ime tayo santose sandhāya "santuṭṭhāyaṁ bhikkhave Kassapo itarītarena cīvarenā"ti yuttaṁ.

Vannavādīti eko santuttho hoti, santosassa vannam na katheti. Eko na santuttho hoti, santosassa vannam katheti. Eko neva santuttho hoti, na santosassa vannam katheti. Eko santuttho ca hoti, santosassa ca vannam katheti. Ayam tādisoti dassetum itarītaracīvarasantutthiyā ca vannavādīti vuttam. **Anesanan**ti dūteyyapahinagamanānuyogappabhedam nānappakāram anesanam. Aladdhāti alabhitvā. Yathā ca ekacco "katham nu kho cīvaram labhissāmī"ti puññavantehi bhikkhūhi saddhim ekato hutvā kohaññam karonto uttasati paritassati, ayam evam aladdhā ca cīvaram na paritassati. Laddhā cāti dhammena samena labhitvā<sup>1</sup>. Agadhitoti vigatalobhagedho. Amucchitoti adhimattatanhāya muccham anāpanno. Anajihāpannoti tanhāya anotthato<sup>2</sup> apariyonaddho. Ādīnavadassāvīti anesanāpattiyañca gadhitaparibhoge ca ādīnavam passamāno. **Nissaranapañño**ti "yāvadeva sītassa paṭighātāyā"ti vuttanissaraṇameva jānanto³ paribhuñjatīti attho. Itarītarena pindapātenāti-ādīsupi yathāladdhādīnam yena kenaci pindapātena, vena kenaci senāsanena, vena kenaci gilānapaccayabhesajjaparikkhārenāti evamattho datthabbo.

Kassapena vā hi vo bhikkhave ovadissāmīti ettha yathā Mahākassapatthero catūsu paccayesu tīhi santosehi santuṭṭho, tumhepi tathārūpā bhavathāti ovadanto Kassapena ovadati nāma. Yo vā panassa Kassapasadisoti etthāpi yo vā panaññopi Kassapasadiso Mahākassapatthero viya catūsu paccayesu tīhi santosehi santuṭṭho bhaveyya, tumhepi tathārūpā bhavathāti ovadanto Kassapasadisena<sup>4</sup> ovadati nāma. Tathattāya paṭipajjitabbanti "Sammāsambuddhassa imāya imasmiṁ santuṭṭhisutte vuttasallekhācārapaṭipattiyā kathanaṁ nāma bhāro, amhā

<sup>1.</sup> Dhammena labhitvā (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Patijānanto (Syā)

<sup>2.</sup> Anottharito (Ka)

<sup>4.</sup> Kassapādisena (Sī, Syā)

kampi imam paṭipattim paripūram katvā pūraṇam bhāroyeva, āgato kho pana bhāro gahetabbo"ti cintetvā yathā mayā kathitam, tathattāya tathābhāvāya tumhehipi paṭipajjitabbanti. . Paṭhamam.

#### 2. Anottappīsuttavannanā

145. Dutiye anātāpīti yam vīriyam kilese ātapati, tena rahito. Anottappīti nibbhayo kilesuppattito kusalānuppattito ca bhayarahito. Sambodhāyāti sambujjhanatthāya. Nibbānāyāti nibbānasacchikiriyāya. Anuttarassa yogakkhemassāti arahattassa tam hi anuttaranceva catūhi ca yogehi khemam.

Anuppannāti-ādīsu ye pubbe appatiladdhapubbam cīvarādim vā paccayam upatthākasaddhivihārika-antevāsīnam vā aññatarato manuññavatthum<sup>1</sup> patilabhitvā tam subham sukhanti ayoniso ganhantassa aññataram vā pana ananubhūtapubbam ārammanam yathā vā tathā vā ayoniso āvajjentassa lobhādayo pāpakā akusalā dhammā uppajjanti, te anuppannāti veditabbā. Aññathā hi anamatagge samsāre anuppannā nāma pāpakā dhammā natthi. Anubhūtapubbepi ca vatthumhi ārammaņe vā yassa pakatibuddhiyā vā uddesaparipucchāya vā pariyattinavakammayonisomanasikārānam vā aññataravasena pubbe anuppajjitvā pacchā tādisena paccayena sahasā uppajjanti, imepi "anuppannā uppajjamānā anatthāya samvatteyyun"ti veditabbā. Tesuyeva pana vatthārammanesu punappunam uppajjamānā nappahīyanti nāma, te "uppannā appahīyamānā anatthāya samvatteyyun"ti veditabbā. Ayamettha sankhepo, vittharato pana uppannanuppannabhedo ca pahānappahānavidhānañca sabbam Visuddhimagge ñānadassanavisuddhiniddese kathitam.

Anuppannā me kusalā dhammāti appaṭiladdhāpi<sup>2</sup> sīlasamādhimaggaphalasaṅkhātā anavajjadhammā. Uppannāti teyeva paṭiladdhā. Nirujjhamānā anatthāya saṁvatteyyunti tesīlādidhammā parihānivasena puna anuppattiyā nirujjhamānā anatthāya saṁvatteyyunti veditabbā. Ettha ca lokiyā parihāyanti, lokuttarānaṁ parihāni natthīti. "Uppannānaṁ kusalānaṁ dhammānaṁ ṭhitiyā"ti

<sup>1.</sup> Aññataramanuññavatthuṁ (Sī), aññataraṁ manuññavatthuṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Appatiladdhā (Syā)

imassa pana sammappadhānassa vasenāyam desanā katā. Dutiyamaggo vā sīgham anuppajjamāno, paṭhamamaggo nirujjhamāno anatthāya samvatteyyāti evampettha attho daṭṭhabbo. Iti imasmim sutte ime cattāro sammappadhānā pubbabhāgavipassanāvasena kathitāti. . Dutiyam.

#### 3. Candūpamasuttavannanā

146. Tatiye **candūpamā**ti candasadisā hutvā. Kim parimaṇḍalatāya? No, apica kho yathā cando gaganatalam pakkhandamāno na kenaci saddhim santhavam vā sineham vā ālayam vā nikantim vā patthanam vā pariyuṭṭhānam vā karoti, na ca na¹ hoti mahājanassa piyo manāpo, tumhepi evam kenaci saddham santhavādīnam akaraṇena bahujanassa piyā manāpā candūpamā hutvā khattiyakulādīni cattāri kulāni upasankamathāti attho. Apica yathā cando andhakāram vidhamati, ālokam pharati, evam kilesandhakāravidhamanena ñāṇālokapharaṇena cāpi candūpamā hutvāti evamādīhipi nayehi ettha attho daṭṭhabbo.

Apakasseva kāyam apakassa cittanti teneva santhavādīnam akaraņena kāyanca cittanca apakassitvā<sup>2</sup>, apanetvāti attho. Yo hi bhikkhu arannepi na vasati, kāmavitakkādayopi vitakketi, ayam neva kāyam apakassati, na cittam. Yo hi arannepi kho viharati, kāmavitakkādayo pana vitakketi, ayam kāyameva apakasati, na cittam. Yo gāmante vasati, kāmavitakkādayopi kho na ca vitakketi, ayam cittameva apakassati, na kāyam. Yo pana aranne ceva vasati, kāmavitakkādayo ca na vitakketi, ayam ubhayampi apakassati. Evarūpā hutvā kulāni upasankamathāti dīpento "apakasseva kāyam apakassa cittan"ti āha.

Niccanavakāti niccam navakāva, āganthukasadisā eva hutvāti attho. Āgantuko hi paṭipāṭiyā sampattageham pavisitvā sace nam³ gharasāmikā disvā "amhākam puttabhātaro vippavāsam gatā evam vicarimsū"ti anukampamāno nisīdāpetvā bhojenti, bhuttamattoyeva "tumhākam"

bhājanam ganhathā"ti utthāya pakkamati, na tehi saddhim santhayam vā karoti, na kiccakaranīyāni vā samvidahati, evam tumhepi patipātiyā sampattagharam pavisitvā yam iriyāpathesu pasannā manussā denti, tam gahetvā chinnasanthavā tesam kiccakaranīye abyāvatā hutvā nikkhamathāti dīpeti.

Imassa pana niccanavakabhāvassa āvibhāvattham dvebhātikavatthu kathetabbam—Vasālanagaragāmato<sup>1</sup> kira dve bhātikā nikkhamitvā pabbajitā, te Cūlanāgatthero ca Mahānāgatthero cāti paññāyimsu. Te Cittalapabbate timsa vassāni vasitvā arahattam pattā "mātaram passissāmā" ti āgantvā Vasālanagaravihāre vasitvā punadivase mātu gāmam pindāya pavisimsu. Mātāpi tesam ulunkena yāgum nīharitvā ekassa patte ākiri. Tassā tam olokayamanaya puttasineho uppajji. Atha nam aha "tvam tata mayham putto Mahānāgo"ti. Thero "pacchimam theram puccha upāsike"ti vatvā pakkāmi. Pacchimatherassapi yāgum datvā "tāta tvam mayham putto Cūļanāgo"ti pucchi. Thero "kim upāsike purimam theram na pucchasī"ti vatvā pakkāmi. Evam mātarāpi saddhim chinnasanthavo bhikkhu niccanavako nāma hoti.

Appagabbhāti na pagabbhā, atthatthānena kāyapāgabbhiyena, catutthānena vacīpāgabbhiyena, anekatthānena manopāgabbhiyena ca virahitāti attho. Atthatthānam kāyapāgabbhiyam nāma samghaganapuggalabhojanasālājantāgharanahānatitthabhikkhācāramaggaantaragharappavesanesu kāyena appatirūpakaranam. Seyyathidam? Idhekacco samghamajjhe pallatthikāya vā nisīdati pāde pādam ādhāyitvā<sup>2</sup> vāti evamādi<sup>3</sup>. Tathā gaṇamajjhe. **Ganamajjhe**ti<sup>4</sup> catuparisasannipāte vā suttantikaganādisannipāte vā. Tathā vuddhatare puggale. Bhojanasālāya pana vuddhānam āsanam na deti, navānam āsanam patibāhati. Tathā jantāghare. Vuddhe cettha anāpucchā aggijalanādīni karoti. Nhānatitthe ca vadidam "daharo vuddhoti pamānam akatvā āgatapatipātiyā nhāyitabban"ti vuttam, tampi anādiyanto pacchā āgantvā udakam otaritvā vuddhe ca nave ca bādhati. Bhikkhācāramagge pana aggāsana

<sup>1.</sup> Vasoļana garagāmato (Syā)

<sup>3.</sup> Khu 7. 305 pitthe tannissitapāli.

<sup>2.</sup> Accādhāyitvā (Sī), ādiyitvā (Syā)

<sup>4.</sup> Tathā ganamajjhepi (Sī)

aggodaka-aggapiṇḍānaṁ atthāya purato¹ gacchati bāhāya bāhaṁ paharanto. Antaragharappavesane vuḍḍhehi paṭhamataraṁ pavisati, daharehi saddhiṁ kāyakīḷanakaṁ karotīti evamādi.

Catuṭṭhānaṁ vacīpāgabbhiyaṁ nāma saṁghagaṇapuggalaantaragharesu appatirūpavācānicchāraṇaṁ. Seyyathidaṁ? Idhekacco saṁghamajjhe anāpucchā dhammaṁ bhāsati. Tattha pubbe vuttappakārassa gaṇassa majjhe puggalassa ca santike tattheva manussehi pañhaṁ puṭṭho vuḍḍhataraṁ anāpucchā vissajjeti. Antaraghare pana "itthannāme kiṁ atthi, kiṁ yāgu, udāhu khādanīyaṁ bhojanīyaṁ, kiṁ me dassasi, kiṁ ajja khādissāma, kiṁ bhuñjissāma, kiṁ pivissāmā"ti-ādīni bhāsati.

Anekaṭṭhānaṁ manopāgabbhiyaṁ nāma tesu tesu ṭhānesu kāyavācāhi ajjhācāraṁ anāpajjitvāpi manasāva kāmavitakkādīnaṁ vitakkanaṁ. Apica dussīlasseva sato "sīlavāti maṁ janojānātū"ti evaṁ pavattā pāpicchatāpi manopāgabbhiyaṁ. Iti sabbesampi imesaṁ pāgabbhiyānaṁ abhāvena appagabbhā hutvā upasaṅkamathāti vadati.

Jarudapānanti jiṇṇakūpaṁ. Pabbatavisamanti pabbate visamaṁ papātaṭṭhānaṁ. Nadīvidugganti nadiyā viduggaṁ chinnataṭaṭṭhānaṁ². Apakasseva kāyanti tādisāni ṭhānāni yo khiḍḍādipasuto kāyaṁ anapakassa ekatobhāriyaṁ akatvāva vāyupatthambhakaṁ³ aggāhāpetvā cittampi anapakassa "ettha patito hatthapādabhañjanādīni pāpuṇātī"ti anādīnavadassāvitāya anubbejetvā sampiyāyamāno oloketi, so patitvā hatthapādabhañjanādi-anatthaṁ pāpuṇāti. Yo pana udakatthiko vā aññena vā kenaci kiccena oloketukāmo kāyaṁ apakassa ekatobhāriyaṁ katvā vāyupatthambhakaṁ gāhāpetvā cittampi apakassa ādīnavadassanena saṁvejetvā oloketi, so na patati, yathāruciṁ oloketvā sukhī yenakāmaṁ pakkamati.

<sup>1.</sup> Purato purato (Syā)

<sup>3.</sup> Dhātupatthambhakam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Chinnakaṭṭhānaṁ (Syā)

<sup>4.</sup> Ādīnava-adassāvitāva (Sī)

**Evameva kho**ti ettha idam opammasamsandanam—jarudapānādayo viya hi cattāri kulāni, olokanapuriso viya bhikkhu. Yathā anapakatthakāyacitto tāni olokento puriso tattha patati, evam arakkhitehi kāyādīhi kulāni upasankamanto bhikkhu kulesu bajjhati, tato nānappakāram sīlapādabhañjanādi-anattham pāpunāti. Yathā pana apakatthakāyacitto puriso tattha na patati, evam rakkhiteneva kāyena rakkhitehi cittehi rakkhitāya vācāya suppatthitāya satiyā apakatthakāyacitto hutvā kulāni upasankamanto bhikkhu kulesu na bajjhati. Athassa yatha tattha apatitassa purisassa na pādā bhañjanti, evam sīlapādo na bhijjati. Yathā hatthā na bhañjanti, evam saddhāhattho na bhijjati. Yathā kucchi na bhijjati, evam samādhikucchi na bhijjati. Yathā sīsam na bhijjati, evam ñānasīsam na bhijjati. Yathā ca tam khānukantakādayo na vijjhanti, evamimam rāgakantakādayo na vijihanti. Yathā so nirupaddayo yathāruci oloketvā sukhī yenakāmam pakkamati, evam bhikkhu kulāni nissāya cīvarādayo paccaye pațisevanto kammațthānam vaddhetvā sankhāre1 sammasanto arahattam patvā lokuttarasukhena sukhito yenakāmam agatapubbam nibbānadisam gacchati.

Idāni yo hīnādhimuttiko micchāpaṭipanno evam vadeyya "Sammāsambuddho 'tividham pāgabbhiyam pahāya niccanavakattena candūpamā kulāni upasankamathā'ti vadanto aṭṭhāne ṭhapeti, asayham bhāram āropeti, yam na sakkā kātum, tam kāretī"ti, tassa vādapatham pacchinditvā "sakkā evam kātum, atthi evarūpo bhikkhū"ti dassento Kassapo bhikkhaveti-ādimāha.

Ākāse pāṇim cālesīti nīle gaganantare yamakavijjutam cārayamāno² viya heṭṭhābhāgam uparibhāgam ubhatopassesu pāṇim sañcāresi. Idañca pana Tepiṭake Buddhavacane asambhinnapadam nāma. Attamanoti tuṭṭhacitto sakamano, na domanassena pacchinditvā³ gahitamano. Kassapassa bhikkhaveti idampi purimanayeneva paravādam pacchinditvā atthi evarūpo bhikkhūti dassanattham vuttam.

Pasannākāraṁ kareyyunti cīvarādayo paccaye dadeyyuṁ. Tathattāya paṭipajjeyyunti sīlassa āgataṭṭhāne sīlaṁ pūrayamānā, samādhivipassanāmaggaphalānaṁ āgataṭṭhāne tāni tāni sampādayamānā tathābhāvāya paṭipajjeyyuṁ. Anudayanti rakkhaṇabhāvaṁ¹. Anukampanti muducittataṁ. Ubhayañcetaṁ kāruññasseva vevacanaṁ. Kassapo bhikkhaveti idampi purimanayeneva paravādaṁ pacchinditvā atthi evarūpo bhikkhuti dassanatthaṁ vuttaṁ. Kassapena vāti ettha candopamādivasena yojanaṁ katvā purimanayeneva attho veditabbo. . Tatiyaṁ.

### 4. Kulūpakasuttavannanā

147. Catutthe **kulūpako**ti kulagharānam upagantā. **Dentuyeva me**ti dadantuyeva mayham. **Sandīyatī**ti aṭṭīyati pīḷiyati. Sesamettha vuttanayānusāreneva veditabbam. . Catuttham.

### 5. Jinnasuttavannanā

148. Pañcame jiṇṇoti thero mahallako. Garukānīti taṁ Satthu santikā laddhakālato paṭṭhāya chinnabhinnaṭṭhāne suttasaṁsibbanena ceva aggaļadānena ca anekāni paṭalāni² hutvā garukāni jātāni. Nibbasanānīti pubbe Bhagavatā nivāsetvā apanītatāya evaṁladdhanāmāni. Tasmāti yasmā tvaṁ jiṇṇo ceva garupaṁsukūlo ca. Gahapatānīti paṁsukūlikaṅgaṁ vissajjetvā gahapatīhi dinnacīvarāni dhāretīti vadati. Nimantanānīti piṇḍapātikaṅgaṁ vissajetvā salākabhattādīni nimantanāni bhuñjāhīti vadati. Mama ca santiketi āraññikaṅgaṁ vissajjetvā gāmantasenāsaneyeva vasāhīti vadati.

Nanu ca yathā rājā senāpatim senāpatiṭṭhāne ṭhapetvā tassa rājūpaṭṭhānādinā attano kammena ārādhentasseva tamṭhānantaram gahetvā aññassa dadamāno ayuttam nāma karoti, evam Satthā Mahākassapattherassa paccuggamanatthāya tigāvutam maggam gantvā Rājagahassa ca Nāļandāya ca antare Bahuputtakarukkhamūle nisinno tīhi ovādehi upasampādetvā tena saddhm attano cīvaram parivattetvā theram jāti-āraññikangañceva

jātipamsukūlikanganca akāsi, so tasmim kattukamyatāchandena Satthu cittam ārādhentasseva pamsukūlādīni vissajjāpetvā gahapaticīvarapaṭiggahaṇādīsu niyojento ayuttam nāma karotīti. Na karoti. Kasmā? Attajjhāsayattā. Na hi Satthā dhutangāni vissajjāpetukāmo, yathā pana aghaṭṭitā bheri-ādayo saddam na vissajjenti, evam aghaṭṭitā evarūpā puggalā na sīhanādam nadantīti nadāpetukāmo sīhanādajjhāsayena evamāha. Theropi Satthu ajjhāsayānurūpeneva "aham kho bhante dīgharattam āranniko cevā"ti-ādinā nayena sīhanādam nadati.

Diţṭhadhammasukhavihāranti diṭṭhadhammasukhavihāro nāma āraññikasseva labbhati, no gāmantavāsino. Gāmantasmim hi vasanto dārakasaddam suṇāti, asappāyarūpāni passati, asappāye sadde suṇāti, tenassa anabhirati uppajjati. Āraññiko pana gāvutam vā aḍḍhayojanam vā atikkamitvā araññam ajjhogāhetvā vasanto dīpibyagghasīhādīnam sadde suṇāti, yesam savanapaccayā amānusikāsavanarati¹ uppajjati. Yam sandhāya vuttam—

"Suññāgāraṁ paviṭṭhassa, santacittassa bhikkhuno. Amānusī rati hoti, sammā dhammaṁ vipassato.

Yato yato sammasati, khandhānam udayabbayam. Labhatī pītipāmojjam, amatam tam vijānatam.

Purato pacchato vāpi, aparo ce na vijjati. Tattheva<sup>3</sup> phāsu bhavati, ekassa ramato<sup>4</sup> vane''ti.

Tathā piṇḍapātikasseva labbhati, no apiṇḍapātikassa. Apiṇḍapātiko hi akālacārī hoti, turitacāraṁ⁵ gacchati, parivatteti, palibuddhova gacchati, tattha ca bahusaṁsayo hoti. Piṇḍapātiko pana na akālacārī hoti, na turitacāraṁ gacchati, na parivatteti, apalibuddhova gacchati, tattha ca na bahusaṁsayo hoti.

Katham? Apiņḍapātiko hi gāmato dūravihāre vasamāno kālasseva "yāgum vā pārivāsikabhattam vā lacchāmi, āsanasālāya vā

<sup>1.</sup> Amānusikābhirati (Sī)

<sup>3.</sup> Atī va (Khu 2. 301 pitthe)

<sup>5.</sup> Turitacārī (Syā)

<sup>2.</sup> Khu 1. 67 pitthe Dhammapade.

<sup>4.</sup> Vasato (Khu 2. 301 pitthe)

pana uddesabhattādīsu kiñcideva mayham pāpunissatī"ti makkatakasuttāni chindanto savitagorūpāni utthāpento pātova gacchanto akālacārī hoti. Manusse khettakammādīnam atthāya gehā nikkhanteyeva sampāpunitum migam<sup>1</sup> anubandhanto viva vegena gacchanto turitacārī hoti. Antarā kiñcideva disvā "asuka-upāsako vā asuka-upāsikā vā gehe, no gehe"ti pucchati, "no gehe"ti sutvā "idāni kuto labhissāmī"ti aggidaddho viya pavedhati, sayam pacchimadisam gantukāmo pācīnadisāya salākam labhitvā aññam pacchimadisāya laddhasalākam upasankamitvā "bhante aham pacchimadisam gamissāmi, mama salākam tumhe ganhatha, tumhākam salākam mayham dethā''ti salākam parivatteti. Ekam vā pana salākabhattam āharitvā paribhuñjanto "aparassāpi salākabhattassa pattam dethā"ti manussehi vutte "bhante tumhākam pattam detha, aham mayham patte bhattam pakkhipitvā<sup>2</sup> tumhākam pattam dassāmī''ti aññassa pattam dāpetvā bhatte āhate<sup>3</sup> attano patte pakkhipitvā pattam patidento pattam parivatteti nāma. Vihāre rājarājamahāmattādayo mahādānam denti, iminā ca bhiyyo dūragāme salākā laddhā, tattha agacchanto puna sattāham salākam na labhatīti alābhabhayena gacchati, evam gacchanto palibuddho hutvā gacchati nāma. Yassa cesa salākabhattādino atthāya gacchati, "tam dassanti nu kho me, udāhu na dassanti, panītam nu kho dassanti, udāhu lūkham, thokam nu kho, udāhu bahukam, sītalam nu kho, udāhu unhan"ti evam tattha ca bahusamsayo hoti.

Piṇḍapātiko pana kālasseva vuṭṭhāya vattapaṭivattaṁ katvā sarīraṁ paṭijaggitvā vasanaṭṭhānaṁ pavisitvā kammaṭṭhānaṁ manasikatvā kālaṁ sallakkhetvā mahājanassa uļuṅkabhikkhādīni dātuṁ pahonakakāle gacchatīti na akālacārī hoti, ekekaṁ padavāraṁ cha koṭṭhāse katvā vipassanto gacchatīti na turitacārī hoti, attano garubhāvena "asuko gehe, na gehe"ti na pucchati, salākabhattādīniyeva na gaṇhāti, agaṇhānto kiṁ parivattessati, na aññassa vasena palibuddhova

<sup>1.</sup> Migavam (Ka)

<sup>2.</sup> Aham bhattam mayham patte pakkhipitvā (Sī), aham bhante mayham patte bhatte pakkhipitvā (Ka)

<sup>3.</sup> Āharetaṁ (Syā), āharitvā (Ka)

hoti, kammaṭṭhānaṁ manasikaronto yathāruci gacchati, itaro viya na bahusaṁsayo hoti. Ekasmiṁ gāme vā vīthiyā vā alabhitvā aññattha carati. Tasmimpi alabhitvā aññattha caranto missakodanaṁ saṁkaḍḍhitvā amataṁ viya paribhuñjitvā gacchati.

Pamsukūlikasseva labbhati, no apamsukūlikassa. Apamsukūliko hi vassāvāsikam pariyesanto carati, na senāsanasappāyam pariyesati. Pamsukūliko pana na vassāvāsikam pariyesanto carati, senāsanasappāyameva pariyesati. Tecīvarikasseva labbhati, na itarassa. Atecīvariko hi bahubhaṇḍo bahuparikkhāro hoti, tenassa phāsuvihāro natthi. Appicchādīnañceva labbhati, na itaresanti. Tena vuttam—"attano ca ditthadhammasukhavihāram sampassamāno"ti. . Pañcamam.

#### 6. Ovādasuttavannanā

149. Chatthe **aham** vāti kasmā āha? Theram attano thāne thapanattham. Kim Sāriputtamoggallānā natthīti. Atthi. Evam panassa ahosi "ime na ciram thassanti, Kassapo pana vīsavassasatāyuko, so mayi parinibbute Sattapanniguhāyam nisīditvā dhammavinayasangaham katvā mama sāsanam pañcavassasahassaparimāṇakālapavattanakam karissati, attano tam thāne thapemi, evam bhikkhū Kassapassa sussūsitabbam¹ maññissantī"ti. Tasmā evamāha. **Dubbacā**ti dukkhena vattabbā. **Dovacassakaranehī**ti dubbacabhāvakaranehi. Appadakkhinaggāhinoti anusāsanim sutvā padakkhinam na ganhanti yathānusittham na patipajjanti, appatipajjantā vāmagāhino nāma jātāti dasseti. **Accāvadante**ti atikkamma vadante, sutapariyattim nissāya ativiya vādam karonteti attho. **Ko bahutaram** bhāsissatīti dhammam kathento ko bahum bhāsissati, kim tvam, udāhu ahanti. Ko sundarataranti eko bahum bhāsanto asahitam amadhuram bhāsati, eko sahitam madhuram, tam sandhāyāha "ko sundarataran"ti. Eko pana bahuñca sundarañca kathento ciram na bhāsati, lahuññeva utthāti, eko addhānam pāpeti, tam sandhāyāha "ko cirataran"ti. . Chattham.

### 7. Dutiya-ovādasuttavaņņanā

150. Sattame **saddhā**ti okappanasaddhā. **Vīriyan**ti kāyikacetasikam vīriyam. **Paññā**ti kusaladhammajānanapaññā. **Na santi bhikkhū ovādakā**ti imassa puggalassa ovādakā anusāsakā kalyāṇamittā natthīti idam¹ bhante parihānanti dasseti. . Sattamam.

# 8. Tatiya-ovādasuttavaņņanā

151. Aṭṭhame tathā hi panāti pubbe sovacassatāya, etarahi ca dovacassatāya kāraṇapaṭṭhapane nipāto. Tatrāti tesu theresu. Ko nāmāyaṁ bhikkhūti ko nāmo ayaṁ bhikkhu, kiṁ Tissatthero kiṁ Nāgattheroti. Tatrāti tasmiṁ evaṁ sakkāre kayiramāne. Tathattāyāti tathābhāvāya, āraññikādibhāvāyāti attho. Sabrahmacārikāmoti "ime maṁ parivāretvā carantū"ti evaṁ kāmeti icchati patthetīti sabrahmacārikāmo. Tathattāyāti lābhasakkāranibbattanatthāya. Brahmacārupaddavenāti yo sabrahmacārīnaṁ catūsu paccayesu adhimattacchandarāgo upaddavoti vuccati, tena upaddutā. Abhipatthanāti adhimattapatthanā. Brahmacāri-abhipatthanenāti brahmacārīnaṁ adhimattapatthanāsaṅkhātena catupaccayabhāvena. . Atthamaṁ.

### 9. Jhānābhiññasuttavannanā

152. Navame yāvadeva ākaṅkhāmīti yāvadeva icchāmi. Yāni pana ito paraṁ vivicceva kāmehīti-ādinā nayena cattāri rūpāvacarajjhānāni, sabbaso rūpasaññānaṁ samatikkamāti-ādinā nayena catasso arūpasamāpattiyo, sabbaso nevasaññānāsaññāyatanaṁ samatikkamma saññāvedayitanirodhanti evaṁ nirodhasamāpatti, anekavihitaṁ iddhividhanti-ādinā nayena pañca lokikābhiññā ca vuttā. Tattha yaṁ vattabbaṁ siyā, taṁ sabbaṁ anupadavaṇṇanāya ceva bhāvanāvidhānena ca saddhiṁ Visuddhimagge² vitthāritameva. Chaļabhiññāya pana āsavānaṁ khayāti āsavānaṁ khayena. Anāsavanti āsavānaṁ apaccayabhūtaṁ. Cetovimuttinti arahattaphalasamādhiṁ. Paññāvimuttinti arahattaphalapaññaṁ. . Navamaṁ.

### 10. Upassayasuttavannanā

153. Dasame **āyāma bhante**ti kasmā bhikkhunī-upassayagamanam yācati? Na lābhasakkārahetu, kammaṭṭhānatthikā panettha bhikkhuniyo atthi, tā ussukkāpetvā kammaṭṭhānam kathāpessāmīti yācati. Nanu ca so sayampi¹ Tepiṭako bahussuto, kim sayam kathetum na sakkotīti? No na sakkotī. Buddhapaṭibhāgassa pana sāvakassa katham saddhātabbam maññissāntīti yācati. **Bahukicco tvam bahukaraṇīyo**ti kim thero navakammādipasuto, yena nam evamāhāti? No, Satthari pana parinibbute catasso parisā Ānandattheram upasankamitvā "bhante idāni kassa pattacīvaram gahetvā caratha, kassa pariveṇam sammajjatha, kassa mukhodakam dethā"ti rodanti paridevanti. Thero "aniccā sankhārā, vuddhasarīrepi nillajjova maccurājā pahari, esā sankhārānam dhammatā, mā socittha mā paridevitthā"ti parisam saññāpeti. Idamassa bahukiccam. Tam sandhāya thero evamāha. **Sandassesī**ti paṭipattiguṇam dasseti. **Samādapesī**ti gaṇhāpesi. **Samuttejesī**ti samussāhesi. **Sampahamsesī**ti paṭiladdhaguṇena modāpesi.

Thullatissāti sarīrena thūlā, nāmena Tissā. Vedehamuninoti paṇḍitamunino. Paṇḍito hi ñāṇasaṅkhātena vedena īhati sabbakiccāni karoti, tasmā "Vedeho"ti vuccati. Vedeho ca so muni cāti vedehamuni. Dhammaṁ bhāsitabbaṁ maññatīti Tipiṭakadharassa Dhammabhaṇḍāgārikassa sammukhe sayaṁ araññavāsī paṁsukūliko samāno "dhammakathiko ahan"ti dhammaṁ bhāsitabbaṁ maññati, idaṁ kiṁ pana, kathaṁ panāti avajānamānā bhaṇati. Assosīti aññena āgantvā ārocitavasena assosi. Āgamehi tvaṁ āvusoti tiṭṭha tvaṁ āvuso. Mā te saṁgho uttari upaparikkhīti mā bhikkhusaṁgho² atireka-okāse taṁ upaparikkhīti. Idaṁ vuttaṁ hoti— "Ānandena Buddhapaṭibhāgo sāvako vārito, ekā bhikkhunī na vāritā, tāya saddhiṁ santhavo vā sineho vā bhavissatī"ti mā taṁ saṁgho evaṁ amaññīti³.

<sup>1.</sup> Nanu sayampi (Syā), nanu ca tesam sayampi (Ka)

<sup>2.</sup> Bhikkhusamgho uttarim (Sī)

Idāni attano Buddhapaṭibhāgabhāvaṁ dīpento taṁ kiṁ maññasi āvusoti-ādimāha. Sattaratananti sattahatthappamāṇaṁ. Nāganti hatthiṁ. Aḍḍhaṭṭharatanaṁ vāti aḍḍharatanena ūna-aṭṭharatanaṁ, purimapādato paṭṭhāya yāva kumbhā vidatthādhikasattahatthubbedhanti attho. Tālapattikāyāti taruṇatālapaṇṇena. Cavitthāti cutā, na matā vā naṭṭhā vā, Buddhapaṭibhāgassa pana sāvakassa upavādaṁ vatvā Mahākassapatthere chahi abhiññāhi sīhanādaṁ nadante tassā kāsāvāni kaṇṭakasākhā viya kacchusākhā¹ viya ca sarīraṁ khādituṁ āraddhāni, tāni hāretvā setakāni nivatthakkhaneyevassā cittassādo udapādīti. . Dasmaṁ.

### 11. Cīvarasuttavannanā

154. Ekādasame **Dakkhiṇāgirismin**ti Rājagaham parivāretvā ṭhitassa girino dakkhiṇabhāge janapado Dakkhiṇāgiri nāma, tasmim cārikam caratīti attho. Cārikā ca nāma duvidhā hoti turitacārikā ca aturitacārikā ca. Tattha yam ekacco ekam kāsāvam nivāsetvā ekam pārupitvā pattacīvaram amse laggetvā chattam ādāya sarīrato sedehi paggharantehi divasena sattaṭṭhayojanāni gacchati, yam vā pana Buddhā kiñcideva bodhaneyyasattam disvā yojanasatampi yojanasahassampi khaṇena gacchanti, esā **turitacārikā** nāma. Devasikam pana gāvutam aḍḍhayojanam tigāvutam yojananti ettakam addhānam ajjatanāya nimantanam adhivāsayato janasangaham karoto gamanam, esā **aturitacārikā** nāma. Ayam idha adhippetā.

Nanu ca thero pañcavīsati vassāni chāyā viya Dasabalassa pacchato pacchato gacchantova ahosi, "kahaṁ Ānando"ti vacanassa okāsameva na adāsi, so kismiṁ kāle bhikkhusaṁghena saddhiṁ cārikaṁ carituṁ okāsaṁ labhatīti? Satthu parinibbānasaṁvacchare. Parinibbute kira Satthari Mahākassapatthero Satthu parinibbāne sannipatitassa bhikkhusaṁghassa majjhe nisīditvā dhammavinayasaṅgāyanatthaṁ pañcasate bhikkhū uccinitvā "āvuso mayaṁ Rājagahe vassaṁ vasantā dhammavinayaṁ saṅgāyissāma, tumhe

pure vassūpanāyikāya attano palibodham ucchinditvā<sup>1</sup> Rājagahe sannipatathā"ti vatvā attanā Rājagaham gato. Ānandattheropi Bhagavato pattacīvaram ādāya mahājanam saññāpento Sāvatthim gantvā tato nikkhamma Rājagaham gacchanto Dakkhināgirismim cārikam cari. Tam sandhāyetam vuttam.

Yebhuyyena kumārabhūtāti ye te hīnāyāvattā nāma, te yebhuyyena kumārakā<sup>2</sup> daharā taruņā ekavassikadvevassikā bhikkhū ceva anupasampannakumārakā ca. Kasmā panete pabbajitā, kasmā hīnāyāvattāti? Tesam kira mātāpitaro cintesum "Ānandatthero Satthu vissāsiko aṭṭha vare yācitvā upaṭṭhahati, icchiticchitaṭṭhānam Satthāram gahetvā gantum sakkoti, amhākam dārake etassa santike pabbājema, so Satthāram gahetvā āgamissati, tasmim āgate mayam mahāsakkāram kātum labhissāmā"ti. Iminā tāva kāraņena nesam ñātakā te pabbājesum. Satthari pana parinibbute tesam sā patthanā upacchinnā, atha te ekadivaseneva uppabbājesum.

Yathābhirantanti yathāruciyā yathā-ajjhāsayena. Tikabhojanam paññattanti idam "gaṇabhojane aññatra samayā pācittiyan"ti³ idam sandhāya vuttam. Tattha hi tiṇṇam janānam akappiyanimantanam sādiyitvā ekato paṭiggaṇhantānampi anāpatti, tasmā "tikabhojanan"ti vuttam.

Dummankūnam puggalānam niggahāyāti dussīlapuggalānam nigganhanattham. Pesalānam bhikkhūnam phāsuvihārāyāti dummankūnam niggaheneva pesalānam uposathapavāranā vattanti, samaggavāso hoti, ayam tesam phāsuvihāro hoti, imassa phāsuvihārassa atthāya. Mā pāpicchā pakkham nissāya samgham bhindeyyunti yathā Devadatto sapariso kulesu viññāpetvā bhuñjanto pāpicche nissāya samgham bhindi, evam aññepi pāpicchā gaṇabandhena kulesu viññāpetvā bhuñjamānā gaṇam vaḍḍhetvā tam pakkham nissāya mā samgham bhindeyyunti, iti iminā kāraṇena paññattanti attho. Kulānuddayatāya cāti bhikkhusamghe uposathapavāraṇam katvā samaggavāsam

2. Kumārabhūtā (Sī, Syā)

<sup>1.</sup> Upacchinditvā (Sī), pacchinditvā (Syā)

paccimultva (Si), paccimultva (Sya)

<sup>3.</sup> Vi 2. 98 pitthe.

vasante manussā salākabhattādīni datvā saggaparāyaņā bhavanti, iti imāya kulānuddayatāya ca paññattanti attho.

Sassaghātaṁ maññe carasīti sassaṁ ghātento viya āhiṇḍasi.
Kulūpaghātaṁ maññe carasīti kulāni upaghātento viya hananto viya āhiṇḍasi. Olujjatīti visesena palujjati bhijjati. Palujjanti kho te āvuso navappāyāti āvuso ete tayhaṁ pāyena yebhuyyena navakā ekavassikaduvassikā daharā ceva sāmaṇerā ca palujjanti bhijjanti. Na vāyaṁ kumārako mattamaññāsīti ayaṁ kumārako attano pamāṇaṁ na jānātīti theraṁ tajjento āha.

Kumārakavādā na muccāmāti kumārakavādato na muccāma. Tathā hi pana tvanti idamassa evam vattabbatāya kāraṇadassanattham vuttam. Ayam hettha adhippāyo—yasmā tvam imehi navehi bhikkhuhi indriyasamvararahitehi saddhim vicarasi, tasmā kumārakehi saddhim vicaranto kumārakoti vattabbatam arahasīti.

Aññatitthiyapubbo samānoti idam yasmā<sup>1</sup> therassa imasmim sāsane neva ācariyo na upajjhāyo paññāyati, sayam kāsāyāni gahetvā nikkhanto, tasmā anattamanatāya aññatitthiyapubbatam āropayamāno āha.

Sahasāti ettha rāgamohacāropi sahasācāro, idam pana dosacāravasena vuttam. Appaţisankhāti appaccavekkhitvā. Idāni attano pabbajjam sodhento yatvāham āvusoti-ādimāha. Tattha aññam satthāram uddisitunti ṭhapetvā Bhagavantam aññam mayham satthāti evam uddisitum na jānāmi. Sambādho gharāvāsoti-ādīsu sacepi saṭṭhihatthe ghare yojanasatantarepi vā dve jāyampatikā vasanti, tathāpi tesam sakincanasapalibodhaṭṭhena gharāvāso sambādhoyeva. Rajāpathoti rāgarajādīnam uṭṭhānaṭṭhānanti Mahā-aṭṭhakathāyam vuttam. "Āgamanapatho"tipi vatthum vaṭṭati. Alagganaṭṭhena abbhokāso viyāti abbhokāso. Pabbajito hi Kūṭāgāraratanamayapāsādadevavimānādīsu pihitadvāravātapānesu paṭicchannesu vasantopi neva laggati na sajjati na bajjhati, tena

vuttam "abbhokāso pabbajjā"ti. Apica sambādho gharāvāso kusalakiriyāya okāsābhāvato, rajāpatho asamvutasankāraṭṭhānam viya rajānam, kilesarajānam sannipātaṭṭhānato, abbhokāso pabbajjā kusalakiriyāya yathāsukham okāsasabbhāvato.

Nayidam sukaram -pa- pabbajeyyanti ettha ayam sankhepakathā—yadetam sikkhattayabrahmacariyam ekampi divasam akhandam katvā carimakacittam pāpetabbatāya ekantaparipunnam caritabbam, ekadivasampi ca kilesamalena amalīnam katvā carimakacittam pāpetabbatāya ekantaparisuddham, sankhalikhitam likhitasankhasadisam dhotasankhasappaṭibhāgam caritabbam, idam na sukaram agāram ajjhāvasatā agāramajjhe vasantena ekantaparipunnam -pa- caritum, yamnūnāham kesamassum ohāretvā kasāyarasapītatāya kāsāyāni brahmacariyam carantānam anucchavikāni vatthāni acchādetvā paridahitvā agārasmā nikkhamitvā anagāriyam pabbajeyyanti. Ettha ca yasmā agārassa hitam kasivanijjādikammam agāriyanti vuccati, tam pabbajjāya natthi, tasmā pabbajjā anagāriyāti ñātabbā, tam anagāriyam. Pabbajeyyanti patipajjeyyam¹.

Paṭapilotikānanti jiṇṇapilotikānam. Terasahatthopi hi navasāṭako dasānam chinnakālato paṭṭhāya pilotikāti vuccati. Iti mahārahāni vatthāni chinditvā katam saṅghāṭim sandhāya "paṭapilotikānam saṅghāṭin"ti vuttam. Addhānamaggappaṭipannoti aḍḍhayojanato paṭṭhaya maggo addhānanti vuccati, tam addhānamaggam paṭipanno, dīghamaggam paṭipannoti attho.

Idāni yathā esa pabbajito, yathā ca addhānamaggam paṭipanno, imassatthassa āvibhāvattham abhinīhārato paṭṭhāya anupubbikathā kathetabbā—atīte kira kappasatasahassamatthake Padumuttaro nāma Satthā udapādi, tasmim Hamsavatīnagaram upanissāya Kheme migadāye viharante Vedeho nāma kuṭumbiko asītikoṭidhanavibhavo pātova subhojanam bhuñjitvā uposathaṅgāni² adhiṭṭhāya gandhapupphādīni gahetvā vihāram gantvā Satthāram pūjetvā vanditvā ekamantam nisīdi. Tasmim Khaṇe Satthā Mahānisabhattheram nāma tatiyasāvakam "etadaggam bhikkhave mama

sāvakānam bhikkhūnam dhutavādānam yadidam Nisabho"ti etadagge thapesi. Upāsako tam sutvā pasanno dhammakathāvasāne mahājane uṭṭhāya gate Satthāram vanditvā "bhante sve mayham bhikkham adhivāsethā"ti āha. Mahā kho upāsaka bhikkhusamghoti. Kittako Bhagavāti.

Aṭṭhasaṭṭhibhikkhusatasahassanti. Bhante ekaṁ sāmaṇerampi vihāre asesetvā bhikkhaṁ adhivāsethāti. Satthā adhivāsesi. Upāsako Satthu adhivāsanaṁ viditvā gehaṁ gantvā mahādānaṁ sajjetvā punadivase Satthu kālaṁ ārocāpesi. Satthā pattacīvaramādāya bhikkhusaṁghaparivuto upāsakassa gharaṁ gantvā paññattāsane nisinno dakkhiṇodakāvasāne yāgubhattādīni sampaṭicchanto bhattavissaggaṁ akāsi. Upāsakopi Satthu santike nisīdi.

Tasmim antare Mahānisabhatthero piṇḍāya caranto tameva vīthim paṭipajji. Upāsako disvā uṭṭhāya gantvā theram vanditvā "pattam bhante no dethā"ti āha. Thero pattam adāsi. Bhante idheva pavisatha, Satthāpi gehe nisinnoti. Na vaṭṭissati upāsakāti. Upāsako therassa pattam gahetvā piṇḍapātassa pūretvā nīharitvā adāsi. Tato¹ theram anugantvā nivatto Satthu santike nisīditvā evamāha "bhante Mahānisabhatthero 'satthā gehe nisinno'ti vuttepi pavisitum na icchi, atthi nu kho etassa tumhākam guṇehi atireko guṇo"ti. Buddhānañca vaṇṇamaccheram nāma natthi. Atha Satthā evamāha "upāsaka mayam bhikkham āgamayamānā gehe nisīdāma, so bhikkhu na evam nisīditvā bhikkham udikkhati. Mayam gāmantasenāsane vasāma, so araññasmim yeva vasati. Mayam channe vasāma, so abbhokāsamhiyeva vasati. Iti tassa ayañca ayañca guṇo"ti mahāsamuddam pūrayamānova kathesi. Upāsako pakatiyāpi jalamānapadīpo telena āsitto viya suṭṭhutaram² pasanno hutvā cintesi "kim mayham aññāya sampattiyā, anāgate ekassa Buddhassa santike dhutavādānam³ aggabhāvatthāya patthanam karissāmī"ti.

So punapi Satthāraṁ nimantetvā teneva niyāmena satta divasāni dānaṁ datvā sattame divase aṭṭhasaṭṭhibhikkhusatasahassassa ticīvarāni datvā Satthu pādamūle nipajjitvā evamāha "yaṁ me bhante satta divasāni dānaṁ

dentassa mettam kāyakammam mettam vacīkammam mettam manokammam, imināham na aññam devasampattim vā Sakkamārabrahmasampattim vā patthemi, idam pana me kammam anāgate ekassa Buddhassa santike Mahānisabhattherena pattaṭṭhānantaram pāpuṇanatthāya terasadhutaṅgadharānam aggabhāvassa paccayo hotū"ti. Satthā "mahantam ṭhānam iminā patthitam, samijjhissati nu kho"ti olokento samijjhanabhāvam disvā āha "manāpam te ṭhānam patthitam, anāgate satasahassakappamatthake Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tassa tvam tatiyasāvako Mahākassapatthero nāma bhavissatī"ti. Tam sutvā upāsako "Buddhānam dve kathā nāma natthī"ti punadivase pattabbam viya tam sampattim amaññittha. So yāvatāyukam sīlam rakkhitvā tattha kālaṅkato sagge nibbatti.

Tato patthāya devamanussesu sampattim anubhayanto ito ekanavutikappe vipassimhi Sammāsambuddhe Bandhumatīnagaram nissāya kheme migadāye viharante devalokā cavitvā aññatarasmim parijinne brāhmanakule nibbatti. Tasmiñca kāle "Vipassī Bhagavā sattame sattame samvacchare dhammam kathetī"ti mahantam kolāhalam hoti. Sakalajambudīpe devatā "Satthā dhammam kathessatī"ti ārocenti, brāhmano tam sāsanam assosi. Tassa ca nivāsanasātako eko hoti, tathā brāhmaniyā, pārupanam pana dvinnampi ekameva. Sakalanagare "Ekasātakabrāhmano"ti paññāyati. Brāhmanānam kenacideva kiccena sannipāte sati brāhmanim gehe thapetvā sayam gacchati, brāhmanīnam sannipāte sati sayam gehe titthati, brāhmanī tam vattham pārupitvā gacchati. Tasmim pana divase brāhmaņo brāhmaņim āha "bhoti kim rattim dhammassavanam suņissasi, divā"ti. "Mayam mātugāmajātikā nāma rattim sotum na sakkoma, divā sossāmī"ti brāhmanam gehe thapetvā vattham pārupitvā upāsikāhi saddhim divā gantvā Satthāram vanditvā ekamante nisinnā dhammam sutvā upāsikāhiyeva saddhim āgamāsi. Atha brahmaņo brāhmanim gehe thepetvā vattham pārupitvā vihāram gato.

Tasmim ca samaye Satthā parisamajjhe alankatadhammāsane sannisinno cittabījanim ādāya ākāsagangam otārento viya Sinerum mattham¹

katvā sāgaram nimmathento viya dhammakatham katheti. Brāhmaṇassa parisante¹ nisinnassa dhammam suṇantassa paṭhamayāmasmim yeva sakalasarīram pūrayamānā pañcavaṇṇā pīti uppajji. So pārutavattham saṃgharitvā² "Dasabalassa dassāmī"ti cintesi. Athassa ādīnavasahassam dassayamānam maccheram uppajji, so "brāhmaṇiyā ca mayhañca ekameva vattham, aññam kiñci pārupanam natthi, apārupitvā ca nāma bahi caritum na sakkā"ti sabbathāpi adātukāmo ahosi. Athassa nikkhante paṭhamayāme majjhimayāmepi tatheva pīti uppajji, so tatheva ca cintetvā tatheva adātukāmo ahosi. Athassa majjhimayāme nikkhante pacchimayāmepi tatheva pīti uppajji, so "taraṇam vā hotu maraṇam vā³, pacchāpi jānissāmī"ti vattham saṃgharitvā Satthu pādamūle ṭhapesi. Tato vāmahattham ābhujitvā dakkhiṇena hatthena tikkhattum apphoṭetvā "jitam me, jitam me"ti tayo vāre nadi.

Tasmim ca samaye Bandhumarājā dhammāsanassa pacchato antosāṇiyam nisinno dhammam sunāti. Rañño ca nāma "jitam me"ti saddo amanāpo hoti. So purisam pesesi "gaccha etam puccha kim vadesī"ti, so tena gantvā pucchito āha "avasesā hatthiyānādīni āruyha asicammādīni gahetvā parasenam jinanti, na tam acchariyam, aham pana pacchato āgacchantassa kūtagonassa muggarena sīsam bhinditvā tam palāpento viya maccheracittam madditvā<sup>4</sup> pārutavattham Dasabalassa adāsim, tam me macchariyam jitan"ti āha. Puriso gantvā tam pavattim rañño ārocesi. Rājā āha "amhe bhane Dasabalassa anurūpam na jānimhā, brāhmano pana jānī"ti<sup>5</sup> vatthayugampi pesesi. Tam disvā brāhmaņo cintesi "ayam mayham tunhī nisinnassa pathamam kiñci adatvā Satthu gune kathentassa adāsi, Satthu gune paticca uppannena mayham ko attho"ti tampi vatthayugam Dasabalasseva adāsi. Rājā "kim brāhmaņena katan" ti pucchitvā "tampi tena<sup>6</sup> vatthayugam Tathāgatasseva dinnan"ti sutvā aññāni dve vatthayugāni pesesi. So tānipi adāsi. Rājā aññānipi cattārīti evam yāva dvattimsavatthayugāni pesesi. Atha

<sup>1.</sup> Pariyante (Syā)

<sup>2.</sup> Samharitvā (Sī)

<sup>3.</sup> Maraṇaṁ vā hotu amaraṇaṁ vā (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Cajetvā (Syā)

<sup>5.</sup> Jānātīti (Sī, Ka)

<sup>6.</sup> Tampi dinnam (Sī)

brāhmaņo "idam vaḍḍhetvā gahaṇam viya hotī"ti attano atthāya ekam, brāhmaṇiyā atthāya ekanti dve vatthayugāni gahetvā timsa yugāni Tathāgatasseva adāsi. Tato paṭṭhāya ca Satthu vissāsiko jāto.

Atha nam rājā ekadivasam sītasamaye Satthu santike dhammam suņantam disvā satasahassagghanikam attano pārutam rattakambalam datvā āha "ito paṭṭhāya imam pārupitvā dhammam suṇāhī"ti. So "kim me iminā kambalena imasmim pūtikāye upanītenā"ti cintetvā antogandhakuṭiyam Tathāgatamañcassa upari vitānam katvā agamāsi. Atha ekadivasam rājā pātova vihāram gantvā antogandhakuṭiyam Satthu santike nisīdi. Tasmiñca samaye chabbaṇṇā Buddharasmiyo kambalam paṭihaññanti, kambalo ativiya virocati. Rājā uddham olokento sañjānitvā āha "bhante amhākam esa kambalo, amhehi Ekasāṭakabrāhmaṇassa dinno"ti. Tumhehi mahārāja brāhmaṇo pūjito, brāhmaṇena aham pūjitoti. Rājā "brāhmaṇo yuttakam aññāsi, na mayan"ti pasīditvā yam manussānam upakārabhūtam, tam sabbam aṭṭhaṭṭhakam katvā sabbaṭṭhakam nāma dānam datvā purohitaṭṭhāne ṭhapesi. Sopi "aṭṭhaṭṭhakam nāma catusaṭṭhi hotī"ti catusaṭṭhi salākabhattāni upanibandhāpetvā¹ yāvajīvam dānam datvā sīlam rakkhitvā tato cuto sagge nibbatti.

Puna tato cuto imasmim kappe Koṇāgamanassa ca Bhagavato Kassapadasabalassa cāti dvinnam Buddhānam antare Bārāṇasiyam kuṭumbiyaghare nibbatto, so vuddhimanvāya gharāvāsam vasanto ekadivasam araññe jaṅghavihāram carati. Tasmiñca samaye Paccekabuddho nadītīre cīvarakammam karonto anuvāte appahonte saṁgharitvā ṭhapetum āraddho. So disvā "kasmā bhante saṁgharitvā ṭhapethā"ti āha. Anuvāto nappahotīti. "Iminā bhante karothā"ti sāṭakam datvā "nibbattanibbattaṭṭhāne me kenaci parihāni mā hotū"ti patthanam paṭṭhapesi. Gharepissa bhaginiyā saddhim bhariyāya kalaham karontiyā Paccekabuddho pindāya pāvisi.

Athassa bhaginī Paccekabuddhassa piṇḍapātaṁ datvā tassa bhariyaṁ sandhāya¹ "evarūpaṁ bālaṁ yojanasatena parivajjeyyan"ti patthanaṁ paṭṭhapesi. Sā gehadvāre ṭhitā taṁ sutvā "imāya dinnaṁ bhattaṁ esa mā bhuñjatū"ti pattaṁ gahetvā piṇḍapātaṁ chaḍḍetvā kalalassa pūretvā adāsi. Itarā disvā "bāle maṁ tāva akkosa vā pahara vā, evarūpassa pana dve asaṅkheyyāni pūritapāramissa pattato bhattaṁ chaḍḍetvā kalalaṁ dātuṁ na yuttan"ti āha. Athassa bhariyāya paṭisaṅkhānaṁ uppajji. Sā "tiṭṭhatha bhante"ti kalalaṁ chaḍḍetvā pattaṁ dhovitvā gandhacuṇṇena ubbaṭṭetvā pavarassa catumadhurassa pūretvā upari āsittena padumagabbhavaṇṇena sappinā vijjotamānaṁ Paccekabuddhassa hatthe ṭhapetvā "yathā ayaṁ piṇḍapāto obhāsajāto, evaṁ obhāsajātaṁ me sarīraṁ hotū"ti patthanaṁ paṭṭhapesi. Paccekabuddho anumoditvā ākāsaṁ pakkhandi². Tepi jāyampatikā³ yāvatāyukaṁ kusalaṁ katvā sagge nibbattitvā puna tato cavitvā upāsako Bārāṇasiyaṁ asītikoṭivibhavassa seṭṭhino putto hutvā nibbatti, itarā tādisasseva dhītā hutvā nibbatti.

Tassa vuddhippattassa tameva seṭṭhidhītaraṁ ānayiṁsu. Tassā pubbe adinnavipākassa tassa kammassa ānubhāvena patikulaṁ paviṭṭhamattāya ummārabbhantare sakalasarīraṁ ugghāṭitavaccakuṭi viya duggandhaṁ jātaṁ. Seṭṭhikumāro "kassāyaṁ gandho"ti pucchitvā "seṭṭhikaññāyā"ti sutvā "nīharatha nīharathā"ti ābhataniyāmeneva⁴ kulagharaṁ pesesi. Sā eteneva nīhārena sattasu ṭhānesu paṭinivattitā cintesi "ahaṁ sattasu ṭhānesu paṭinivattā, kiṁ me jīvitenā"ti attano ābhāraṇabhaṇḍaṁ bhāñjāpetvā suvaṇṇṭṭhakaṁ kāresi ratanāyataṁ vidatthivitthataṁ caturaṅgulubbedhaṁ. Tato haritālamanosilāpiṇḍaṁ gahetvā aṭṭha uppalahatthake ādāya Kassapadasabalassa cetiyakaraṇaṭṭhānaṁ gatā. Tasmiñca khaṇe ekā iṭṭhakapanti parikkhipitvā āgacchamānā ghaṭaniṭṭhakāya ūnā hoti. Seṭṭhidhītā vaḍḍhakiṁ āha "imaṁ iṭṭhakaṁ ettha ṭhapethā"ti. Amma bhaddake kāle āgatāsi, sayameva ṭhapehīti. Sā āruyha telena haritālamanosilaṁ yojetvā tena bandhanena iṭṭhakaṁ patiṭṭhapetvā

<sup>1.</sup> Sandhāya evamāha (Syā)

<sup>3.</sup> Jāyapatikā (Syā)

<sup>2.</sup> Pakkhando (Sī, Ka)

<sup>4.</sup> Āgatanayeneva (Ka)

upari aṭṭhahi uppalahatthakehi pūjam katvā vanditvā "nibbattanibbattaṭṭhāne me kāyato candanagandho vāyatu, mukhato uppalagandho"ti patthanam katvā cetiyam vanditvā padakkhiṇam katvā agamāsi.

Atha tasmimyeva khane yassa seṭṭhiputtassa paṭhamam geham nītā, tassa tam ārabbha sati udapādi. Nagarepi nakkhattam samghuṭṭham hoti. So upaṭṭhāke āha "tadā idha ānītā seṭṭhidhītā atthi, kaham sā"ti. Kulagehe sāmīti¹. Ānetha nam, nakkhattam kīḷissāmāti. Te gantvā tam vanditvā ṭhitā "kim tātā āgatatthā"ti tāya puṭṭhā tam pavattim ācikkhimsu. Tātā mayā ābharaṇabhaṇḍena cetiyam pūjitam, ābharaṇam me natthīti. Te gantvā seṭṭhiputtassa ārocesum. Ānetha nam, piḷandhanam labhissāmāti. Te ānayimsu. Tassā saha gharappavesena sakalageham candanagandhañceva nīluppalagandhañca vāyi.

Seṭṭhiputto taṁ pucchi "paṭhamaṁ tava sarīrato duggandho vāyi, idāni pana te sarīrato candanagandho, mukhato uppalagandho vāyati, kiṁ etan"ti. Sā ādito paṭṭhāya attano katakammaṁ ārocesi. Seṭṭhiputto "niyyānikaṁ vata Buddhānaṁ sāsanan"ti pasīditvā yojanikaṁ suvaṇṇacetiyaṁ kambalakañcukena parikkhipitvā tattha tattha rathacakkappamāṇehi suvaṇṇapadumehi alaṅkari. Tesaṁ dvādasahatthā olambakā honti. So tattha yāvatāyukaṁ ṭhatvā sagge nibbattitvā tato cuto Bārāṇasito yojanamatte ṭhāne aññatarasmiṁ amaccakule nibbatti. Seṭṭhikaññā devalokato cavitvā rājakule jeṭṭhadhītā hutvā nibbatti.

Tesu vayappattesu kumārassa vasanagāme nakkhattam samghuṭṭham, so mātaram āha "sāṭakam me amma dehi, nakkhattam kīḷissāmī"ti. Sā dhotavattham nīharitvā adāsi. Amma thūlam idanti. Aññam nīharitvā adāsi, tampi paṭikkhipi. Aññam nīharitvā adāsi, tampi paṭikkhipi. Atha nam mātā āha "tāta yādise gehe mayam jātā, natthi no ito sukhumatarassa paṭilābhāya puññan"ti. Labhanaṭṭhānam gacchāmi ammāti. Putta aham ajjeva tuyham Bārāṇasinagare rajjapaṭilābhampi icchāmīti. So mātaram vanditvā āha "gacchāmi ammā"ti. Gaccha tātāti. Evam kirassā cittam

ahosi "kaham gamissati, idha vā ettha vā gehe nisīdissatī"ti. So pana puññaniyāmena nikkhamitvā Bārāṇasim gantvā uyyāne maṅgalasilāpaṭṭe sasīsam pārupitvā nipajji. So ca Bārāṇasirañño kālaṅkatassa sattamo divaso hoti.

Amaccā rañño sarīrakiccam katvā rājangaņe nisīditvā mantayimsu "rañño ekā dhītāva atthi, putto natthi, arājakam rajjam na tiṭṭhati, ko rājā hotī"ti mantetvā "tvam hohi, tvam hohī"ti. Purohito āha "bahum oloketum na vaṭṭati, phussaratham¹ vissajjemā"ti. Te kumudavaṇṇe cattāro sindhave yojetvā pañcavidham rājakakudhabhaṇḍam setacchattañca rathasmimyeva ṭhapetvā ratham vissajjetvā pacchato tūriyāni paggaṇhāpesum. Ratho pācīnadvārena nikkhamitvā uyyānābhimukho ahosi, "paricayena uyyānābhimukho gacchati, nivattemā"ti keci āhamsu. Purohito "mā nivattayitthā"ti āha. Ratho kumāram padakkhiṇam katvā ārohanasajjo hutvā aṭṭhāsi. Purohito pārupanakaṇṇam apanetvā pādatalāni olokento "tiṭṭhatu ayam dīpo, dvisahassadīpaparivāresu catūsu dīpesu esa rajjam kātum yutto"ti vatvā "punapi tūriyāni paggaṇhātha punapi paggaṇhāthā"ti tikkhattum tūriyāni paggaṇhāpesi.

Atha kumāro mukham vivaritvā oloketvā "kena kammena āgatatthā"ti āha. Deva tumhākam rajjam pāpuņātīti. Rājā kahanti. Devattam gato<sup>2</sup> sāmīti. Kati divasā atikkantāti. Ajja sattamo divasoti. Putto vā dhītā vā natthīti. Dhītā atthi deva, putto natthīti. Tena hi karissāmi rajjanti. Te tāvadeva abhisekamaṇḍapam katvā rājadhītaram sabbālamkārehi alamkaritvā uyyānam ānetvā kumārassa abhisekam akamsu.

Athassa katābhisekassa satasahassagghanikam vattham upaharimsu. So "kimidam tātā"ti āha. Nivāsanavattham devāti. Nanu tātā thūlanti. Manussānam paribhogavatthesu ito sukhumataram natthi devāti. Tumhākam rājā evarūpam nivāsesīti. Āma devāti. Na maññe puññavā

tumhākam rājā, suvaṇṇabhiṅgāram¹ āharatha, labhissāma vatthanti. Suvaṇṇabhiṅgāram āharimsu. So uṭṭhāya hatthe dhovitvā mukham vikkhāletvā hatthena udakam ādāya puratthimadisāya abbhukkiri, ghanapathavim bhinditvā aṭṭha kapparukkhā uṭṭhahimsu. Puna udakam gahetvā dakkhiṇam pacchimam uttaranti evam catasso disā abbhukkiri, sabbadisāsu aṭṭha aṭṭha katvā dvattimsa kapparukkhā uṭṭhahimsu. So ekam dibbadussam nivāsetvā ekam pārupitvā "Nandarañño vijite suttakantikā itthiyo mā suttam kantimsūti evam bherim cārāpethā"ti vatvā chattam ussāpetvā alankatapaṭiyatto hatthikkhandhavaragato nagaram pavisitvā pāsādam āruyha mahāsampattim anubhavi.

Evam kāle gacchante ekadivasam devī rañño sampattim disvā "aho tapassī"ti² kāruññākāram dassesi. "Kimidam devī"ti ca puṭṭhā "atimahatī deva sampatti, atīte Buddhānam saddahitvā kalyāṇam akattha, idāni anāgatassa paccayam kusalam na karothā"ti āha. Kassa dassāmi, sīlavanto natthīti. "Asuñño deva Jambudīpo arahantehi, tumhe dānameva sajjetha, aham arahante lacchāmī"ti āha. Rājā punadivase pācīnadvāre dānam sajjāpesi. Devī pātova uposathangāni adhiṭṭhāya uparipāsāde puratthābhimukhā urena nipajjitvā "sace etissā disāya arahanto atthi, āgacchantu amhākam bhikkham gaṇhantū"ti āha. Tassam disāyam arahanto nāhesum. Tam sakkāram kapaṇaddhikayācakānam adamsu.

Punadivase dakkhiṇadvāre dānam sajjetvā tatheva akāsi, punadivase pacchimadvāre. Uttaradvāre sajjitadivase pana deviyā tatheva nimantentiyā Himavante vasantānam Padumavatiyā puttānam pañcasatānam Paccekabuddhānam jeṭṭhako Mahāpadumapaccekabuddho bhātike āmantesi "mārisā Nandarājā tumhe nimanteti, adhivāsetha tassā"ti. Te adhivāsetvā punadivase anotattadahe mukham dhovitvā ākāsena āgantvā uttaradvāre otarimsu. Manussā gantvā "pañcasatā deva Paccekabuddhā āgatā"ti rañño ārocesum. Rājā saddhim deviyā gantvā vanditvā pattam gahetvā Paccekabuddhe pāsādam āropetvā tesam dānam datvā bhattakiccāvasāne

rājā samghatherassa, devī samghanavakassa pādamūle nipajjitvā "ayyā paccayehi na kilamissanti, mayam puñnena na hāyissāma, amhākam yāvajīvam idha nivāsāya paṭiñnam dethā"ti paṭiñnam kāretvā uyyāne panca paṇṇasālāsatāni panca caṅkamanasatānīti sabbākārena nivāsaṭṭhānam sampādetvā tattha vasāpetum.

Evam kale gacchante rañno paccanto kupito. "Aham paccantam vūpasametum gacchāmi, tvam Paccekabuddhesu mā pamajjī''ti devim ovaditvā gato. Tasmim anāgateyeva Paccekabuddhānam āyusankhārā khīnā. Mahāpadumapaccekabuddho tiyāmarattim jhānakīlam kīlitvā arunuggamane ālambanaphalakam ālambitvā thitakova anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi, etenupāyena sesāpīti sabbepi parinibbutā. Punadivase devī Paccekabuddhānam nisīdanatthānam haritūpalittam kāretvā pupphāni vikirityā dhūpam datyā<sup>1</sup> tesam āgamanam olokayantī nisinnā āgamanam apassantī purisam pesesi "gaccha tāta jānāhi, kim ayyānam kiñci aphāsukan''ti. So gantvā Mahāpadumassa pannasālāya dvāram vivaritvā tattha apassanto cankamanam gantvā ālambanaphalakam nissāya thitam disvā vanditvā "kālo bhante"ti āha. Parinibbutasarīram kim kathessati, so "niddayati maññe"ti gantva pitthipade hatthena paramasi. Padanam sītalatāya ceva thaddhatāya ca parinibbutabhāvam ñatvā dutiyassa santikam agamāsi, evam tatiyassāti sabbesam parinibbutabhāvam natvā rājakulam gato. "Kaham tāta Paccekabuddhā"ti puttho "parinibbutā devī"ti āha. Devī kandantī rodantī nikkhamitvā nāgarehi saddhim tattha gantvā sādhukīlitam kāretvā Paccekabuddhānam sarīrakiccam katvā dhātuyo gahetvā cetiyam patitthāpesi.

Rājā paccantam vūpasametvā āgato paccuggamanam āgatam devim pucchi "kim bhadde Paccekabuddhesu nappamajji, nirogā ayyā"ti. Parinibbutā devāti. Rājā cintesi "evarūpānampi paṇḍitānam maraṇam uppajjati, amhākam kuto mokkho"ti. So nagaram agantvā<sup>2</sup> uyyānameva pavisitvā jeṭṭhaputtam pakkosāpetvā tassa rajjam paṭiyādetvā sayam samanakapabbajjam³ pabbaji,

<sup>1.</sup> Pūjam katvā (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Samanapabbajjam (Sī, Syā)

devīpi "imasmim pabbajite aham kim karissāmī"ti tattheva uyyāne pabbajitā. Dvepi jhānam bhāvetvā tato cutā brahmaloke nibbattimsu.

Tesu tattheva vasantesu amhākam Satthā loke uppajjitvā pavattitavaradhammacakko anupubbena Rājagaham pāvisi. Ayam Pippalimāṇavo¹ Magadharaṭṭhe Mahātitthabrāhmaṇagāme Kapilabrāhmaṇassa aggamahesiyā kucchimhi nibbatto, ayam Bhaddā Kāpilānī Maddaraṭṭhe Sāgalanagare Kosiyagottabrāhmaṇassa aggamahesiyā kucchismim nibbattā. Tesam kho anukkamena vaḍḍhamānānam Pippalimāṇavassa vīsatime vasse Bhaddāya soļasame vasse sampatte mātāpitaro puttam oloketvā "tāta tvam vayappatto, kulavamso nāma patiṭṭhapetabbo"ti ativiya nippīḷayimsu. Māṇavo āha "mayham sotapathe evarūpam katham mā kathetha, aham yāva tumhe dharatha, tāva paṭijaggissāmi, tumhākam pacchato nikkhamitvā pabbajissāmī"ti. Te katipāham atikkamitvā puna kathayimsu, sopi tatheva paṭikkhipi. Puna kathayimsu, punapi paṭikkhipi. Tato paṭṭhāya mātā nirantaram kathetiyeva.

Māṇavo "mama mātaram saññāpessāmī"ti rattasuvaṇṇassa nikkhasahassam datvā suvaṇṇakārehi ekam itthirūpam kārāpetvā tassa majjanaghaṭṭanādikammapariyosāne tam rattavattham nivāsāpetvā vaṇṇasampannehi pupphehi ceva nānā-alankārehi ca alankārāpetvā mātaram pakkosāpetvā āha "amma evarūpam ārammaṇam labhanto gehe vasāmi, alabhanto na vasāmī"ti. Paṇḍitā brāhmaṇī cintesi "mayham putto puññavā dinnadāno katābhinīhāro, puññam karonto na ekakova akāsi, addhā etena saha katapuññā suvaṇṇarūpakapaṭibhāgā bhavissatī"ti aṭṭha brāhmaṇe pakkosāpetvā sabbakāmehi santappetvā suvaṇṇarūpatam ratham āropetvā "gacchatha tātā, yattha amhākam jātigotthabhogehi samānakule evarūpam dārikam passatha, imameva suvaṇṇarūpakam paṇṇākāram katvā dethā"ti uyyojesi.

Te "amhākam nāma etam kamman"ti nikkhamitvā "kattha gamissāmā"ti cintetvā "Maddaraṭṭham nāma itthākaro, Maddaraṭṭham² gamissāmā"ti Maddaraṭṭhe

Sāgalanagaram agamimsu. Tattha tam suvaṇṇarūpakam nhānatitthe¹ thapetvā ekamantam nisīdimsu. Atha Bhaddāya dhātī Bhaddam nhāpetvā alaṅkaritvā sirigabbhe nisīdāpetvā nhāyitum āgacchantī tam rūpakam disvā "ayyadhītā me idhāgatā"ti saññāya tajjetvā "dubbinite kim tvam idhāgatā"ti talasattikam uggiritvā "gaccha sīghan"ti gaṇḍapasse² pahari. Hattho pāsāṇe paṭihato viya kampittha. Sā paṭikkamitvā "evam thaddham nāma mahāgīvam disvā 'ayyadhītā me'ti saññam uppādesim, ayyadhītāya hi me ayam nivāsanapaṭiggāhikāpi³ ayuttā"ti āha. Atha nam te manussā parivāretvā "evarūpā te sāmidhītā"ti pucchimsu. Kim esā, imāya sataguṇena sāhassaguṇena mayham ayyā abhirūpatarā, dvādasahatthe gabbhe nisinnāya padīpakiccam natthi, sarīrobhāseneva tamam vidhamatīti. "Tena hi āgacchā"ti tam gahetvā suvaṇṇarūpakam ratham āropetvā Kosiyagottassa gharadvāre ṭhatvā āgamanam nivedayimsu.

Brāhmano patisanthāram katvā "kuto āgatatthā" ti pucchi. Magadharatthe Mahātitthagāme Kapilabrāhmanassa gharatoti. Kim kāranā āgatāti. Iminā nāma kāraņenāti. "Kalyāņam tātā, samajātigottavibhavo amhākam brāhmano, dassāmi dārikan"ti pannākāram ganhi. Te Kapilabrāhmanassa sāsanam pahinimsu "laddhā dārikā, kattabbam karothā"ti. Tam sāsanam sutvā Pippalimānavassa ārocayimsu "laddhā kira dārikā"ti. Māṇavo "aham na labhissāmīti cintesim, ime laddhāti ca vadanti, anatthiko hutvā pannam pesissāmī"ti rahogato pannam likhi "bhaddā attano jātigottabhogānurūpam gharāvāsam labhatu, aham nikkhamitvā pabbajissāmi, mā pacchā vippatisārinī ahosī"ti. Bhaddāpi "asukassa kira mam dātukāmā"ti sutvā rahogatā pannam likhi "ayyaputto attano jātigottabhogānurūpam gharāvāsam labhatu, aham nikkhamitvā pabbajissāmi, mā pacchā vippatisārī ahosī"ti. Dvepi pannāni antarāmagge samāgacchimsu. "Idam kassa pannan"ti. Pippalimānavena Bhaddāya pahitanti. Idam kassa pannanti. Bhaddaya Pippalimanavassa pahitanti ca vutte dvepi vācetvā "passatha dārakānam kamman"ti phāletvā araññe

chaddetvā samānapaṇṇam likhitvā ito ca etto ca pesesum. Iti tesam anicchamānamyeva samāgamo ahosi.

Tamdivasamyeva ca māṇavopi ekam pupphadāmam ganthāpesi, Bhaddhāpi ekam ganthāpesi. Tāni āsanamajjhe ṭhapetvā bhuttasāyamāsā ubhopi "sayanam āruhissāmā"ti samāgantvā māṇavo dakkhiṇapassena sayanam āruhi. Bhaddā vāmapassena āruhitvā āha "yassa passe pupphāni milāyanti, tassa rāgacittam uppannanti vijānissāma, imam pupphadāmam na allīyitabban"ti. Te pana aññamaññassa sarīrasamphassabhayena tiyāmarattim niddam anokkamantāva vītināmenti, divā pana hasitamattampi na hoti. Te lokāmisena asamsaṭṭhā yāva mātāpitaro dharanti, tāva kuṭumbam avicāretvā tesu kālaṅkatesu vicārayimsu. Mahatī māṇavassa sampatti, ekadivasam sarīram ubbaṭṭetvā chaḍḍetabbam suvaṇṇacuṇṇameva magadhanāḷiyā dvādasanāḷimattam laddhum vaṭṭati. Yantabaddhāni saṭṭhi mahātaḷākāni, kammanto dvādasayojaniko, anurādhapurappamāṇā cuddasa dāsagāmā, cuddasa hatthānīkā, cuddasa assānīkā, cuddasa rathānīkā.

So ekadivasam alankatam assam āruyha mahājanaparivuto kammantam gantvā khettakoṭiyam ṭhito nangalehi bhinnaṭṭhānato kākādayo sakuṇe gaṇḍuppādakādipāṇe uddharitvā khādante disvā "tātā ime kim khādantī"ti pucchi. Gaṇḍuppādake ayyāti. Etehi katam pāpam kassa hotīti. Tumhākam ayyāti. So cintesi "sace etehi katam pāpam mayham hoti, kim me karissati satta-asītikoṭidhanam, kim dvādasayojano kammanto, kim yantabaddhāni saṭṭhi mahātaļākāni, kim cuddasa gāmā, sabbametam Bhaddhāya kāpilāniyā niyyātetvā nikkhamitvā pabbajissāmī"ti.

Bhaddāpi Kāpilānī tasmim khaņe abbhantaravatthumhi tayo tilakumbhe patthārāpetvā dhātīhi parivutā nisinnā kāke tilapāṇake khādamāne disvā "ammā kim ime khādantī"ti pucchi. Pāṇake ayyeti. Akusalam kassa hotīti. Tumhākam ayyeti. Sā cintesi "mayham catuhatthavattham nāļikodanamattañca laddhum vaṭṭati, yadi ca panetam ettakena janena katam akusalam mayham hoti, bhavasahassenapi vaṭṭato sīsam ukkhipitum na

sakkā, ayyaputte āgatamatteyeva sabbam tassa niyyātetvā nikkhamma pabbajissāmī''ti.

Māṇavo āgantvā nhatvā pāsādam āruyha mahārahe pallanke nisīdi, athassa cakkavattino anucchavikam bhojanam sajjayimsu. Dvepi bhuñjitvā parijane nikkhante rahogatā phāsukaṭṭhāne nisīdimsu. Tato māṇavo Bhaddam āha "bhadde tvam imam gharam āgacchantī kittakam dhanam āharī"ti. Pañcapaṇṇāsa sakaṭasahassāni ayyāti. "Etam sabbam, yā ca imasmim ghare satta-asītikoṭiyo, yantabaddhā saṭṭhitaṭākādibhedā sampatti atthi, sabbam tuyhamyeva niyyātemī"ti. Tumhe pana ayyāti. Aham pabbajissāmīti. Ayya ahampi tumhākamyeva āgamanam olokayamānā nisinnā, ahampi pabbajisāmīti. Tesam ādittapaṇṇakuṭi viya tayo bhavā upaṭṭhahimsu. Te "pabbajissāmā"ti vatvā antarāpaṇato kasāyarasapītāni vatthāni mattikāpatte ca āharāpetvā aññamaññam kese ohāretvā "ye loke arahanto, te uddissa amhākam pabbajjā"ti pabbajitvā thavikāsu patte osāpetvā¹ amse laggetvā pāsādato otarimsu. Gehe dāsesu ca kammakāresu ca na koci sañjāni.

Atha ne brāhmaṇagāmato nikkhamma dāsagāmadvārena gacchante ākappakuttavasena dāsagāmavāsino sañjānimsu. Te rudantā pādesu nipatitvā "kim amhe anāthe karotha ayyā"ti āhamsu. "Mayam bhaṇe 'ādittapaṇṇesālā viya tayo bhavā'ti pabbajimhā, sace tumhesu ekekam bhujissam karoma, vassasatampi nappahoti, tumheva tumhākam sīsam dhovitvā bhujitvā hutvā jīvathā"ti vatvā tesam rodantānamyeva pakkamimsu. Thero purato gacchanto nivattitvā olokento cintesi "ayam Bhaddhā Kāpilānī sakalajambudīpagghanikā itthī mayham pacchato āgacchati. Ṭhānam kho panetam vijjati, yam kocideva evam cinteyya 'ime pabbajitvāpi vinā bhavitum na sakkonti, ananucchavikam karontī'ti. Koci vā pana manam padūsetvā apāyapūrako² bhaveyya. Imam pahāya mayā gantum vaṭṭatī"ti cittam uppādesi.

So purato gacchanto dvedhāpatham disvā tassa matthake atthāsi. Bhaddāpi āgantvā vanditvā atthāsi. Atha nam āha "bhadde tādisim itthim mama pacchato agacchantim disva 'ime pabbajitvapi vinabhavitum na sakkontī'ti cintetvā amhesu padutthacitto mahājano apāyapūrako bhaveyya, imasmim dvedhāpathe tvam ekam ganha, aham ekena gamissāmī''ti. "Āma ayya pabbajitānam mātugāmo nāma malam, 'pabbajitvāpi vinā na bhavantī'ti amhākam dosam passanti<sup>1</sup>, tumhe ekam maggam ganhatha, vinā bhavissāmā"ti tikkhattum padakkhinam katvā catūsu thānesu pañcapatitthitena vanditvā dasanakhasamodhānasamujjalam añjalim paggayha "satasahassakappappamāne addhāne kato mittasanthavo ajja bhijjatī"ti vatvā "tumhe dakkhinajātikā nāma, tumhākam dakkhinamaggo vaţţati, mayam mātugāmā nāma vāmajātikā, amhākam vāmamaggo vaţţatī"ti vanditvā maggam patipannā. Tesam dvedhābhūtakāle ayam mahāpathavī "aham cakkavālagirisinerupabbate dhāretum sakkontīpi tumhākam gune dhāretum na sakkomī"ti vadantī viya viravamānā akampi, ākāse asanisaddo viya pavatti, cakkavālapabbato unnadi.

Sammāsambuddho Veluvanamahāvihāre Gandhakutiyam nisinno pathavīkampanasaddam sutvā "kassa nu kho pathavī kampatī"ti āvajjento "pippalimānavo ca Bhaddhā ca Kāpilānī mam uddissa appameyyam sampattim pahāya pabbajitā, tesam viyogatthāne ubhinnampi gunabalena ayam pathavīkampo jāto, mayāpi etesam sangaham kātum vattatī"ti gandhakutito nikkhamma sayameva pattacīvaram ādāya asītimahātheresu kañci anāmantetvā tigāvutam maggam paccuggamanam katvā Rājagahassa ca Nālandāya ca antare Bahuputtakanigrodharukkhamūle pallankam ābhujitvā nisīdi. Nisīdanto pana añnataro pamsukūliko viya anisīditvā Buddhavesam gahetvā asītihatthā ghanabuddharasmiyo vissajiento nisīdi. Iti tasmim khane pannachattasakatacakkakūtāgārādippamānā Buddharasmiyo ito cito ca vipphandantiyo<sup>2</sup> vidhāvantiyo candimasahassasūriyasahassauggamanakālo viya kurumānā tam vanantaram ekobhāsam akamsu. Dvattimsamahāpurisalakkhanānam siriyā samujjalitatārāganam viya gaganam, supupphitakamalakuvalayam viya salilam, vanantaram virocittha. Nigrodharukkhassa nāma khandho

seto hoti, pattāni nīlāni pakkāni rattāni. Tasmim pana divase satasākho nigrodharukkho suvaņņavaņņo ahosi.

Iti yā sā addhānamaggappaṭipannoti padassa attham vatvā "idāni yathā esa pabbajito, yathā ca addhānamaggam paṭipanno, imassa atthassa āvibhāvattham abhinīhārato paṭṭhāya ayam anupubbikathā kathetabbā"ti vuttā, sā evam veditabbā.

Antarā ca Rājagaham antarā ca Nāļandanti Rājagahassa ca Nāļandāya ca antare. Satthāranca vatāham passeyyam Bhagavantameva passeyyam. Na hi me ito añnena Satthāra bhavitum sakkāti. Sugatanca vatāham passeyyam Bhagavantameva passeyyam Bhagavantameva passeyyam sace aham sammāpatipattiyā suṭṭhu gatattā sugatam nāma passeyyam, imamyeva Bhagavantam passeyyam. Na hi me ito añnena sugatena bhavitum sakkāti. Sammāsambuddhanca vatāham passeyyam Bhagavantameva passeyyamti sace aham sammā sāmanca saccāni buddhattā Sammāsambuddham nāma passeyyam, imamyeva Bhagavantam passeyyam. Na hi me ito añnena Sammāsambuddhena bhavitum sakkāti ayamettha adhippāyo. Evam dassaneneva "Bhagavati¹ 'ayam Satthā, ayam Sugato, ayam Sammāsambuddho'ti nikkankho aham āvuso ahosin'ti dīpeti. Satthā me bhanteti idam kincāpi dve vāre āgatam, tikkhattum pana vuttanti veditabbam. Iminā hi so "evam tikkhattum sāvakattam sāvesim āvuso'ti dīpeti.

Ajānaññevāti ajānamānova. Dutiyapadepi eseva nayo. Muddhāpi tassa vipateyyāti yassa aññassa "ajānamyeva jānāmī"ti paṭiññassa bāhirakassa Satthuno evam sabbacetasā samannāgato pasannacitto sāvako evarūpam paramanipaccakāram kareyya, tassa vaṇṭachinnatālapakkam viya gīvato muddhāpi vipateyya, sattadhā pana phaleyyāti attho. Kim vā etena, sace Mahākassapatthero iminā cittappasādena imam paramanipaccakāram mahāsamuddassa kareyya, tattakapāle pakkhitta-udakabindu viya vilayam gaccheyya. Sace cakkavāļassa kareyya, thusamuṭṭhi viya vikireyya. Sace Sinerupabbatassa kareyya, kākatuṇḍena pahaṭapiṭṭhamuṭṭhi viya

viddhamseyya. Sace mahāpathaviyā kareyya, vātāhatabhasmapuñjo viya vikireyya. Evarūpopi pana therassa nipaccakāro Satthu suvaṇṇavaṇṇe pādapiṭṭhe lomamattampi vikopetum nāsakkhi. Tiṭṭhatu ca Mahākassapo, Mahākassapasadisānam bhikkhūnam sahassampi satasahassampi nipaccakāradassanena neva Dasabalassa pādapiṭṭhe lomamattampi vikopetum pamsukūlacīvare vā amsumattampi cāletum sakkoti. Evam mahānubhāvo hi Satthā.

Tasmātiha te Kassapāti yasmā aham jānanto eva "jānāmī"ti, passanto eva ca "passāmī"ti vadāmi, tasmā Kassapa tayā evam sikkhitabbam.

Tibbanti bahalam mahantam. Hirottappanti hirī ca ottappañca.

Paccupaṭṭhitam bhavissatīti paṭhamatarameva upaṭṭhitam bhavissati. Yo hi therādīsu hirottappam upaṭṭhapetvā upasaṅkamati, therādayopi tam sahirikā sa-ottappā ca hutvā upasaṅkamantīti ayamettha ānisamso.

Kusalūpasamhitanti kusalasannissitam. Aṭṭhim katvāti attānam tena dhammena aṭṭhikam katvā, tam vā dhammam "esa mayham attho"ti aṭṭhim katvā. Manasi katvāti citte ṭhapetvā. Sabbacetasā samannāharitvāti cittassa thokampi bahi gantum adento sabbena samannāhāracittena samannāharitvā. Ohitasototi ṭhapitasoto, ñāṇasotañca pasādasotañca odahitvā mayā desitam dhammam sakkaccameva suṇissāmīti evam hi te sikkhitabbam. Sātasahagatā ca me kāyagatāsatīti asubhesu ceva ānāpāne ca paṭhamajjhānavasena sukhasampayuttā kāyagatāsati. Yo ca panāyam tividho ovādo, therassa ayameva pabbajjā ca upasampadā ca ahosi.

Saraņoti sakileso sa-iņo hutvā. Raṭṭhapiṇḍaṁ bhuñjinti saddhādeyyaṁ bhuñjiṁ. Cattāro hi paribhogā theyyaparibhāgo iṇaparibhogo dāyajjaparibhogo sāmiparibhogoti. Tattha dussīlassa saṁghamajjhe nisīditvā bhuñjantassāpi paribhogo theyyaparibhogo nāma. Kasmā? Catūsu paccayesu anissaratāya. Sīlavato apaccavekkhitaparibhogo iṇaparibhogo nāma. Sattannaṁ sekhānaṁ paribhogo dāyajjaparibhogo nāma. Khīṇāsavassa paribhogo sāmiparibhogo nāma. Iti khīṇāsavova sāmī hutvā anano paribhuñjati. Thero

attanā puthujjanena hutvā paribhuttaparibhogam iņaparibhogamyeva karonto evamāha. **Aṭṭhamiyā aññā udapādī**ti aṭṭhame divase arahattaphalam uppajji.

Atha kho āvuso Bhagavā maggā okkammāti maggato okkamanam paṭhamataram tamdivaseyeva ahosi, arahattādhigamo pacchā. Desanāvārassa pana evam āgatattā arahattādhigamo paṭhamam dīpito. Kasmā pana Bhagavā maggā okkantoti? Evam kirassa ahosi "imam bhikkhum jāti-āraññikam jātipamsukūlikam jāti-ekāsanikam karissāmī"ti. Tasmā okkami.

Mudukā kho tyāyanti mudukā kho te ayam. Imañca pana vācam Bhagavā tam cīvaram padumapupphavannena pāninā antantena parāmasanto āha. Kasmā evamāhāti? Therena saha cīvaram parivattetukāmatāya. Kasmā parivattetukāmo jātoti? Theram attano thāne thapetukāmatāya. Thero pana yasmā cīvarassa vā pattassa vā vanne kathite "imam tumhākam ganhathā"tivacanam cārittameva, tasmā "patigganhātu me bhante Bhagavā"ti āha. Dhāressasi pana me tvam Kassapa sānāni pamsukūlāni nibbasanānīti Kassapa tvam imāni paribhogajinnāni pamsukūlāni pārupitum sakkhissasīti vadati. Tañca kho na kāyabalam sandhāya, patipattipūranam pana sandhāya evamāha. Ayam hettha adhippāyo—aham imam cīvaram punnam nāma dāsim pārupitvā āmakasusāne chadditam tam susānam pavisitvā tumbamattehi pānakehi samparikinnam te pānake vidhunitvā mahā-ariyavamse thatvā aggahesim, tassa me imam cīvaram gahitadivase dasasahassacakkavāle mahāpathavī mahāviravam viravamānā kampittha, ākāso tatatatāyi<sup>1</sup>, cakkavāladevatā sādhukāramadamsu "imam cīvaram ganhantena bhikkhunā jātipamsukūlikena jāti-āraññikena jāti-ekāsanikena jātisapadānacārikena bhavitum vaṭṭati, tvam imassa cīvarassa anucchavikam kātum sakkhissasī"ti. Theropi attanā pañcannam hatthīnam balam dhāreti, so tam atakkayitvā "ahametam paţipattim pūressāmī"ti ussāhena sugatacīvarassa anucchavikam kātukāmo "dhāressāmaham bhante"ti āha. Paţipajjinti patipannosmi. Evam pana cīvaraparivattanam katvā ca therena pārutacīvaram

Bhagavā pārupi, Satthu cīvaram thero. Tasmim samaye mahāpathavī udakapariyantam katvā unnadantī kampittha.

Bhagavato puttoti-ādīsu thero Bhagavantam nissāya ariyāya jātiyā jātoti Bhagavato putto. Urena vasitvā mukhato nikkhanta-ovādavasena pabbajjāya ceva upasampadāya ca patiṭṭhitattā oraso mukhato jāto. Ovādadhammato jātattā ovādadhammena ca nimmitattā dhammajo dhammanimmito. Ovādadhammadāyādam navalokuttaradhammadāyādameva vā arahatīti dhammadāyādo. Pāṭiggahitāni sāṇānipamsukūlānīti Satthārā pārutam pamsukūlacīvaram pārupanatthāya paṭiggahitam¹.

Sammā vadamāno vadeyyāti yam puggalam "Bhagavato putto"ti-ādīhi guņehi sammā vadamāno vadeyya, mamam tam sammā vadamāno vadayya, aham evarūpoti. Ettāvatā therena pabbajjā ca parisodhitā hoti. Ayam hettha adhippāyo—āvuso yassa na upajjhāyo paññāyati, na ācariyo, kim so anupajjhāyo anācariyo nhāpitamuṇḍako sayamgahitakāsāvo "titthiyapakkantako"ti saṅkham gato evam tigāvutam maggam paccuggamanam labhati, tīhi ovādehi pabbajjam vā upasampadam vā labhati, kāyena kāyam cīvaraparivattanam labhati, passa yāva dubbhāsitam vacanam Thullanandāya bhikkhuniyāti. Evam pabbajjam sodhetvā idāni chahi abhiññāhi sīhanādam naditum aham kho āvusoti-ādimāha. Sesam purimanayeneva veditabbam. . Ekādasamam.

# 12. Parammaranasuttavannanā

155. Dvādasame **Tathāgato**ti satto. **Na hetaṁ āvuso atthasaṁhitan**ti āvuso etaṁ diṭṭhigataṁ atthasannissitaṁ na hoti. **Nādibrahmacariyakan**ti maggabrahmacariyassa pubbabhāgapaṭipadāpi na hoti. **Etaṁ hi āvuso atthasaṁhitan**ti āvuso etaṁ catusaccakammaṭṭhānaṁ atthasannissitaṁ. **Etaṁ ādibrahmacariyakan**ti etaṁ maggabrahmacariyassa ādi pubbabhāgapaṭipadā. . Dvādasamaṁ.

# 13. Saddhammappatirūpakasuttavannanā

156. Terasame aññāva santhahimsūti arahatte patitthahimsu. Saddhammappatirūpakanti dve saddhammappatirūpakāni adhigamasaddhammappatirūpakañca pariyattisaddhammappatirūpakañca. Tattha—

"Obhāse ceva ñāne ca, pītiyā ca vikampati. Passaddhiyā sukhe ceva, yehi cittam pavedhati.

Adhimokkha ca paggāhe, upatthāne ca kampati. Upekkhāvajjanāya ceva<sup>1</sup>, upekkhāya ca nikantiyā.

Imāni dasa thānāni, paññā yassa paricitā<sup>2</sup>. Dhammuddhaccakusalo<sup>3</sup> hoti, na ca sammoha gacchatī"ti<sup>4</sup>—

Idam vipassanāñānassa upakkilesajātam adhigamasaddhammappatirūpakam nāma. Tisso pana saṅgītiyo anārulham dhātukathā ārammanakathā asubhakathā ñāṇavatthukathā vijjākaraṇḍakoti imehi pañcahi kathāvatthūhi paribāhiram gulhavinayam gulhavessantaram gulhamahosadham vannapitakam Angulimalapitakam Ratthapalagajjitam Alavakagajjitam Vedallapitakanti<sup>5</sup> abuddhavacanam **pariyattisaddhammappatirūpakam** nāma.

Jātarūpappatirūpakanti suvannarasavidhānam<sup>6</sup> ārakūtamayam suvannavannam ābharanajātam. Chanakālesu hi manussā "ābharanabhandakam ganhissāmā"ti āpanam gacchanti. Atha ne āpanikā evam vadanti "sace tumhe ābharanatthikā, imāni ganhatha. Imāni hi ghanāni ceva vannavantāni ca appagghāni cā"ti. Te tesam sutvā "kāranam ime vadanti, imāni pilandhitvā sakkā nakkhattam kīlitum, sobhanti ceva appagghāni cā"ti tāni gahetvā gacchanti. Suvannabhandam avikkiyamānam nidahitvā thapetabbam hoti. Evam tam jātarūpappatirūpake uppanne antaradhāyati nāma.

Atha saddhammassa antaradhānam hotīti adhigamasaddhammassa patipattisaddhammassa pariyattisaddhammassāti tividhassāpi saddhammassa antaradhānam hoti.

- 1. Upekkhā vajjane ceva (Sī), upekkhāvattanā ceva (Syā)
- 2. Parīcitā (Sī, Syā)

3. Sa tattha kusalo (Sī)

4. Khu 9. 292 pitthe Patisambhidāmagge.

- 5. Vedallapitakādi (Ka)
- 6. Suvannarasaviddham (Sī), suvannakārassa viddham (Syā)

paṭhamabodhiyaṁ hi bhikkhū paṭisambhidappattā ahesuṁ. Atha kāle gacchante paṭisambhidā pāpuṇituṁ na sakkhiṁsu, chaļabhiññā ahesuṁ. Tato cha abhiññā pāpuṇituṁ asakkontā tisso vijjā pāpuṇiṁsu. Idāni kāle gacchante tisso vijjā pāpuṇituṁ asakkontā āsavakkhayamattaṁ pāpuṇissanti. Tampi asakkontā anāgāmiphalaṁ, tampi asakkontā sakadāgāmiphalaṁ, tampi asakkontā sotāpattiphalaṁ. Gacchante kāle sotāpattiphalaṃpi pattuṁna sakkhissanti. Atha nesaṁ yadā vipassanā imehi upakkilesehi upakkiliṭṭhā āraddhamattāva ṭhassati, tadā adhigamasaddhammo antarahito nāma bhavissati.

Paṭhamabodhiyam hi bhikkhū catunnam paṭisambhidānam anucchavikam paṭipattim pūrayimsu. Gacchante kāle tam asakkontā channam abhiññānam, tampi asakkontā tissannam vijjānam, tampi asakkontā arahattaphalamattassa. Gacchante pana kāle arahattassa anucchavikam paṭipattim pūretum asakkontā anāgāmiphalassa anucchavikam paṭipattim pūressanti, tampi asakkontā sakadāgāmiphalassa, tampi asakkontā sotāpattiphalassa. Yadā pana sotāpattiphalassapi anucchavikam paṭipadam pūretum asakkontā sīlapārisuddhimatteva ṭhassanti, tadā paṭipattisaddhammo antarahito nāma bhavissati.

Yāva pana Tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ vattati, na tāva sāsanaṁ antarahitanti vattuṁ vaṭṭati. Tiṭṭhantu tīṇi vā, Abhidhammapiṭake antarahite itaresu dvīsu tiṭṭhantesupi¹ antarahitanti na vattabbameva. dvīsu antarahitesu Vinayapiṭakamatte ṭhitepi, tatrāpi Khandhakaparivāresu antarahitesu Ubhatovibhaṅgamatte, mahāvinaye antarahite dvīsu Pātimokkhesu vattamānesupi sāsanaṁ anantarahitameva. Yadā pana dve Pātimokkhā antaradhāyissanti, atha pariyattisaddhammassa antaradhānaṁ bhavissati. Tasmiṁ antarahite sāsanaṁ antarahitaṁ nāma hoti. Pariyattiyā hi antarahitāya paṭipatti antaradhāyati, paṭipattiyā antarahitāya adhigamo antaradhāyati. Kiṁ kāraṇā? Ayaṁ hi pariyatti paṭipattiyā paccayo hoti, paṭipatti adhigamassa. Iti paṭipattitopi pariyattimeva pamāṇaṁ.

Nanu ca Kassapasammāsambuddhakāle Kapilo nāma anārādhakabhikkhu¹ "pātimokkhaṁ uddisissāmī"ti bījaniṁ gahetvā āsane nisinno "atthi imasmiṁ vattantā"ti pucchi, atha tassa bhayena yesampi Pātimokkho vattati, tepi "mayaṁ vattāmā"ti avatvā "na vattāmā"ti vadiṁsu, so bījaniṁ ṭhapetvā uṭṭhāyāsanā gato, tadā Sammāsambuddhassa sāsanaṁ osakkitanti? Kiñcāpi osakkitaṁ, pariyatti pana ekanteneva pamāṇaṁ. Yathā hi mahato taļākassa pāḷiyā thirāya udakaṁ na ṭhassatīti na vattabbaṁ, udake sati padumādīni pupphāni na pupphissantīti na vattabbaṁ, evameva mahātaļākassa thirapāḷisadise Tepiṭake Buddhavacane sati mahātaļāke udakasadisā paṭipattipūrakā kulaputtā natthīti na vattabbā, tesu sati mahātaļāke padumādīni pupphāni viya sotāpannādayo ariyapuggalā natthīti na vattabbāti evaṁ ekantato pariyattiyeva pamāṇaṁ.

Pathavīdhātūti dve satasahassāni cattāri ca nahutāni bahalā mahāpathavī. Āpodhātūti pathavito paṭṭhāya yāva Subhakiṇhabrahmalokā uggatam kappavināsakam udakam. Tejodhātūti pathavito paṭṭhāya yāva Ābhassarabrahmalokā uggato kappavināsako aggi. Vāyodhātūti pathavito paṭṭhāya yāva Vehapphalabrahmalokā uggato kappavināsako vāyu. Etesu hi ekadhammopi Satthu sāsanam antaradhāpetum na sakkoti, tasmā evamāha. Idheva te uppajjantīti lohato lohakhādakam malam viya imasmim mayhamyeva sāsane te uppajjanti. Moghapurisāti tucchapurisā.

Ādikeneva opilavatīti ettha ādikenāti ādānena gahaņena. Opilavatīti nimujjati. Idam vuttam hoti—yathā udakacarā<sup>2</sup> nāvā bhaṇḍam gaṇhantī nimujjati, evam pariyatti-ādīnam pūraņena saddhammassa antaradhānam na hoti. Pariyattiyā hi hāyamānāya paṭipatti hāyati, paṭipattiyā hāyamānāya adhigamo hāyati. Pariyattiyā pūrayamānāya pariyattidharā puggalā paṭipattim pūrenti, paṭipattipūrakā adhigamam pūrenti. Iti

navacando<sup>1</sup> viya pariyattiyādīsu vaḍḍhamānāsu mayham sāsanam vaḍḍhatiyevāti dasseti.

Idāni yehi dhammehi saddhammassa antaradhānañceva ṭhiti ca hoti, te dassento pañcakhoti-ādimāha. Tattha okkamanīyāti avakkamanīyā, heṭṭhāgamanīyāti attho. Satthari agāravāti-ādīsu agāravāti gāravarahitā. Appatissāti appatissayā anīcavuttikā. Tattha yo cetiyaṅgaṇaṁ ārohanto chattaṁ dhāreti, upāhanaṁ dhāreti, aññato oloketvā kathaṁ kathento gacchati, ayaṁ Satthari agāravo nāma.

Yo dhammassavanassa kāle samghuṭṭhe daharasāmaṇerehi parivārito nisīdati, aññāni vā navakammādīni karoti, dhammassavanagge nisinno niddāyati, vikkhitto vā aññam kathento nisīdati, ayam **dhamme agāravo** nāma.

Yo therupaṭṭhānaṁ gantvā avanditvā nisīdati, hatthapallatthikaṁ dussapallatthikaṁ karoti, aññaṁ vā pana hatthapādakukkuccaṁ karoti, vuḍḍhānaṁ santike anajjhiṭṭho katheti, ayaṁ saṁghe agāravo nāma.

Tisso pana sikkhā apūrentova **sikkhāya agāravo** nāma hoti. Aṭṭha samāpattiyo anibbattento tāsaṁ vā pana nibbattanatthāya payogaṁ akaronto **samādhismiṁ agāravo** nāma. Sukkapakkho vuttavipallāseneva veditabboti. . Terasamaṁ.

Kassapasamyuttavannanā nitthitā.

# 6. Lābhasakkārasamyutta

### 1. Pathamavagga

#### 1. Dārunasuttavannanā

157. Lābhasakkārasamyuttassa paṭhame dāruṇoti thaddho. Lābhasakkārasilokoti ettha lābho nāma catupaccayalābho. Sakkāroti tesamyeva sukatānam susankhatānam lābho. Silokoti vaṇṇaghoso. Kaṭukoti tikhiṇo. Pharusoti kharo. Antarāyikoti antarāyakaro. . Paṭhamam.

### 2. Balisasuttavannanā

158. Dutiye **bāļisiko**ti baļisam gahetvā caramāno macchaghātako. Āmisagatanti āmisamakkhitam. Āmisacakkhūti āmise cakkhu dassanam assāti āmisacakkhu. Gilabaļisoti gilitabaļiso. Anayam āpannoti dukkham patto. Byasanam āpannoti vināsam patto. Yathākāmakaranīyoti yathākāmena yathāruciyā yatheva<sup>1</sup> nam bāļisiko icchati, tathevassa kattabboti attho. Yathākāmakaranīyo pāpimatoti yathā kilesamārassa kāmo, evam kattabbo, nirayam vā tiracchānayonim vā pettivisayam vā pāpetabbo. . Dutiyam.

# 3-4. Kummasuttādivaņņanā

159-160. Tatiye **Mahākummakulan**ti mahantam aṭṭhikacchapakulam. **Agamāsī**ti "ettha addhā kiñci khāditabbam atthi, tam maccharāyanto mam esa nivāretī"ti saññāya agamāsi. **Papatāyā**ti papatā vuccati dīgharajjukabaddho² ayakantakosake³ daṇḍakam pavesetvā gahito kaṇṇikasallasaṇṭhāno ayakaṇṭako, yasmim vegena patitvā kaṭāhe laggamatte daṇḍako nikkhamati, rajjuko ekābaddho gacchateva. **So kummo**ti

so viddhakummo<sup>1</sup>. **Yena so kummo**ti udakasaddam sutvā sāsankaṭṭhānam bhavissatīti nivattitvā yena so atthakāmo kummo. **Na dāni tvam amhākan**ti idāni tvam amittahattham gato, na amhākam santakoti attho. Evam sallapantānamyeva ca nesam nāvāya ṭhito luddo rajjukam ākaḍḍhitvā kummam gahetvā yathākāmam akāsi. Sesamettha ito anantarasutte ca uttānameva. . Tatiyacatutthāni.

## 5. Mīļhakasuttavaņņanā

161. Pañcame **mīļhakā**ti gūthapāṇakā. **Gūthādī**ti gūthabhakkhā. **Gūthapūrā**ti anto gūthena bharitā<sup>2</sup>. **Puṇṇā gūthassā**ti idam purimasseva atthadīpanam. **Atimaññeyyā**ti pacchimapāde bhūmiyam ṭhapetvā purimapāde gūthassa upari āropetvā ṭhitā "ahamhi gūthādī"ti bhaṇantī atimaññeyya. **Piṇḍapāto cassa pūro**ti aparopissa pattapūro paṇītapiṇḍapāto bhaveyya. . Pañcamam.

### 6. Asanisuttavannanā

162. Chaṭṭhe kaṁ bhikkhave asanivicakkanti bhikkhave kaṁ puggalaṁ matthake patitvā maddamānaṁ³ sukkāsanicakkaṁ āgacchatu. Appattamānasanti anadhigatārahattaṁ. Iti Bhagavā na sattānaṁ dukkhakāmatāya, ādīnavaṁ pana dassetuṁ evamāha. Asanicakkaṁ hi matthake patitaṁ ekameva attabhāvaṁ nāseti, lābhasakkārasilokena pariyādinnacitto nirayādīsu anantadukkhaṁ anubhoti. . Chaṭṭhaṁ.

# 7. Diddhasuttavannanā

163. Sattame **diddhagatenā**ti gatadiddhena<sup>4</sup>. **Visallenā**ti visamakkhitena. **Sallenā**ti sattiyā<sup>5</sup>. . Sattamam.

- 1. Bilakummo (Sī), balisakummo (Ka) 2. Pūritā (Syā) 3. Patamānaṁ (Ka)
- 4. Ditthigatenāti gataditthena (Syā), ditthagatenāti gataditthena (Ka)
- 5. Visallenāti visamakkhittena sallena, sattiyāti attho (Sī)

### 8. Singālasuttavannanā

164. Aṭṭhame siṅgāloti jarasiṅgālo. Yathā hi suvaṇṇavaṇṇopi kāyo pūtikāyo tveva, taṁkhaṇaṁ gaḷitampi¹ ca muttaṁ pūtimuttantveva vuccati, evaṁ tadahujātopi siṅgālo jarasiṅgālotveva vuccati. Ukkaṇṭakena nāmāti evaṁnāmakena rogena. So kira sītakāle uppajjati. Tasmiṁ uppanne sakalasarīrato lomāni patanti, sakalasarīraṁ nillomaṁ hutvā samantato phuṭati, vātabbhāhatā vaṇā rujjanti. Yathā ummattakasunakhena daṭṭho puriso anavaṭṭhitova bhamati, evaṁ tasmiṁ uppanne bhamitabbo² hoti, asukaṭṭhāne sotthi bhavissatīti na paññāyati. . Aṭṭhamaṁ.

## 9. Verambhasuttavannanā

165. Navame **verambhavātā**ti evamnāmakā mahāvātā. Kīdise pana thāne te vātā vāyantīti? Yattha thitassa cattāro dīpā uppalinipattamattā hutvā paññāyanti. **Yo pakkhī gacchatī**ti navavuṭṭhe deve viravanto vātasakuṇo tattha gacchati, tam sandhāyetam vuttam. **Arakkhiteneva kāyenā**ti-ādīsu hatthapāde kīļāpento khandhaṭṭhim vā nāmento kāyam na rakkhati nāma, nānāvidham duṭṭhullakatham kathento vācam na rakkhati nāma, kāmavitakkādayo vitakkento cittam na rakkhati nāma. **Anupaṭṭhitāya satiyā**ti kāyagatāsatim anupaṭṭhapetvā. . Navamam.

### 10. Sagāthakasuttavannanā

166. Dasame asakkārena cūbhayanti asakkārena ca ubhayena. Samādhīti arahattaphalasamādhi. So hi tena na vikampati. Appamāṇavihārinoti appamāṇena phalasamādhinā viharantassa. Sātatikanti satatakārim. Sukhumamdiṭṭhivipassakanti arahattamaggadiṭṭhiyā sukhumadiṭṭhiphalasamāpatti-atthāya vipassanam paṭṭhapetvā āgatattā vipassakam³. Upādānakkhayārāmanti upādānakkhayasankhāte nibbāne ratam. Āhu sappuriso itīti sappurisoti kathentīti. . Dasamam.

# Paṭhamo vaggo.

## 2. Dutiyavagga

# 1-2. Suvannapātisuttādivannanā

167-168. Dutiyavaggassa paṭhame sampajānamusā bhāsantanti appamattakenapi kāraṇena sampajānameva musā bhāsantam. "Sīlam pūressāmī"ti samvihitabhikkhum Sinerumattopi paccayarāsi cāletum na sakkoti. Yadā pana sīlam pahāya sakkāranissito hoti, tadā kuṇḍakamuṭṭhihetupi musā bhāsati, aññam vā akiccam karoti. Dutiyam uttānamevāti. . Pathamadutiyāni.

## 3. 10. Suvannanikkhasuttādivannanā

169. Tatiyādīsu suvaṇṇanikkhassāti ekassa kañcananikkhassa. Siṅgīnikkhassāti siṅgīsuvaṇṇanikkhassa. Pathaviyāti cakkavāļabbhantarāya mahāpathaviyā. Āmisakiñcikkhahetūti kassacideva āmisassa hetu antamaso kuṇḍakamuṭṭhinopi. Jīvitahetūti aṭaviyaṁ corehi gahetvā jīvite voropiyamāne tassapi hetu. Janapadakalyāṇiyāti janapade uttamitthiyā. . Tatiyādīni.

Dutiyo vaggo.

# 3. Tatiyavagga

# 1-2. Mātugāmasuttādivannanā

170-171. Tatiyavaggassa paṭhame **na tassa bhikkhave mātugāmo**ti na tassa raho ekakassa nisinnassa tena dhammena atthikopi mātugāmo cittam pariyādātum sakkoti, yassa lābhasakkārasiloko cittam pariyādātum sakkotīti attho. Dutiyam uttānamevāti. . Paṭhamadutiyāni.

# 3-6. Ekaputtakasuttādivannanā

172-175. Tatiye **saddhā**ti sotāpannā. Sesamettha uttānameva. Tathā catutthe pañcame chatthe ca. . Tatiyādīni.

### 7. Tatiyasamanabrāhmanasuttavannanā

176. Sattame **samudayan**ti-ādīsu saha pubbakammena attabhāvo kolaputtiyam vaṇṇapokkharatā kalyāṇavākkaraṇatā dhutaguṇāvīkaraṇam cīvaradhāraṇam parivārasampattīti evamādi lābhasakkārassa samudayo nāma, tam samudayasaccavasena nappajānāti, nirodho ca paṭipadā ca nirodhasaccamaggasaccavaseneva veditabbā. . Sattamam.

#### 8. Chavisuttavannanā

177. Aṭṭhame yasmā lābhasakkārasiloko narakādīsu, nibbattento sakalampi imam attabhāvam nāseti, idhāpi maraṇampi maraṇamattampi dukkham āvahati, tasmā **chavim chindatī**ti-ādi vuttam. . Aṭṭhamam.

# 9. Rajjusuttavannanā

178. Navame **vāļarajjuyā**ti suttādimayā rajju mudukā hoti vāļarajju kharā pharusā, tasmā ayameva gahitā. Navamam.

### 10. Bhikkhusuttavannanā

179. Dasame diṭṭhadhammasukhavihārāti phalasamāpattisukhavihārā. Tesāhamassāti tesam aham assa. Khīṇāsavo hi lābhī puññasampanno yāgukhajjakādīni gahetvā āgatāgatānam anumodanam karonto dhammam desento pañham vissajjento phalasamāpattim appetvā nisīditum okāsam na labhati, tam sandhāya vuttanti. . Dasamam.

Tatiyo vaggo.

# 4. Catutthavagga

# 1-4. Bhindisuttādivannanā

180-183. Catutthavaggassa paṭhamaṁ uttānameva. Dutiyādīsu **kusalamūlan**ti alobhāditividhakusaladhammo. **Sukko dhammo**ti tasseva

pariyāyadesanā. Ayam panettha sankhepattho—yassa kusalamūlādisankhātassa anavajjadhammassa asamucchinnattā Devadatto sagge vā nibbatteyya, maggaphalāni vā adhigaccheyya, svāssa samucchedamagamā sabbaso samucchinno vinattho. . Pathamādīni.

### 5. Acirapakkantasuttavannanā

184. Pañcame **parābhavāyā**ti avaḍḍhiyā vināsāya. **Assatarī**ti vaļavāya kucchismim gadrabhassa jātā. **Attavadhāya gabbham gaṇhātī**ti tam assena saddhim sampayojenti, sā gabbham gaṇhitvā kāle sampatte vijāyitum na sakkoti, pādehi bhūmiyam paharantī tiṭṭhati, athassā cattāro pāde catūsu khāṇukesu bandhitvā kucchim phāletvā potam¹ nīharanti, sā tattheva marati. Tenetam vuttam. Pañcamam.

#### 6. Pañcarathasatasuttavannanā

185. Chaṭṭhe **bhattābhihāro**ti abhiharitabbaṁ bhattaṁ. Tassa pana pamāṇaṁ dassetuṁ **pañca ca thālipākasatānī**ti vuttaṁ. Tattha eko thālipāko dasannaṁ purisānaṁ bhattaṁ gaṇhāti. **Nāsāya pittaṁ bhindeyyun**ti acchapittaṁ vā macchapittaṁ vāssa nāsapuṭe pakkhipeyyuṁ. . Chaṭṭhaṁ.

#### 7-13. Mātusuttādivannanā

186-187. Satteme **mātupi hetū**ti "sace musā bhaṇasi, mātaraṁ te vissajjessāma. No ce bhaṇasi, na vissajjessāmā"ti evaṁ corehi aṭaviyaṁ pucchamāno tassā corahatthagatāya mātuyāpi hetu sampajānamusā na bhāseyyāti attho. Ito paresupi eseva nayoti. . Sattamādīni.

# Lābhasakkārasamyuttavaņņanā niţţhitā.

# 7. Rāhulasamyutta

## 1. Pathamavagga

### 1-8. Cakkhusuttādivannanā

ekavihārī. Vūpakaṭṭhoti vivekaṭṭho nissaddho. Appamattoti satiyā avippavasanto. Ātāpīti vīriyasampanno. Pahitatto vihareyyanti visesādhigamatthāya pesitatto hutvā vihareyyam. Aniccanti hutvā abhāvākārena aniccam. Atha vā uppādavayavantatāya tāvakālikatāya vipariņāmakoṭiyā niccapaṭikkhepatoti imehipi kāraṇehi aniccam. Dukkhanti catūhi kāraṇehi dukkham dukkhamanaṭṭhena dukkhavatthukaṭṭhena satatasampīṭanaṭṭhena sukhapaṭikkhepenāti. Kallanti yuttam. Etam mamāti taṇhāgāho. Esohamasmīti mānagāho. Eso me attāti diṭṭhigāho. Taṇhāgāho cettha aṭṭhasatataṇhāvicaritavasena, mānagāho navavidhamānavasena, diṭṭhigāho dvāsaṭṭhidiṭṭhivasena veditabbo. Nibbindam virajjatīti ettha virāgavasena cattāro maggā kathitā, virāgā vimuccatīti ettha vimuttivasena cattāri sāmaññaphalāni.

Ettha ca pañcasu dvāresu pasādāva gahitā, **mano**ti iminā tebhūmakam sammasanacāracittam. Dutiye pañcasu dvāresu ārammaṇameva. Tatiye pañcasu dvāresu pasādavatthukacittameva, manoviññāṇena tebhūmakam sammasanacāracittam gahitam. Evam sabbattha nayo netabbo. Chaṭṭhe tebhūmakadhammā. Aṭṭhame pana **taṇhā**ti tasmim tasmim dvāre javanappattāva labbhati. . Paṭhamādīni.

#### 9. Dhātusuttavannanā

196. Navame viññāṇadhātuvasena nāmaṁ, sesāhi rūpanti nāmarūpaṁ kathitaṁ. . Navamaṁ.

### 10. Khandhasuttavannanā

197. Dasame rūpakkhandho kāmāvacaro, sesā cattāro sabbasaṅgāhikaparicchedena catubhūmakā. Idha pana tebhūmakāti gahetabbā. . Dasamaṁ.

Pathamo vaggo.

# 2. Dutiyavagga

## 1-10. Cakkhusuttādivaņņanā

198-199. Dutiye dasa uttānatthāneva. . Paṭhamādīni.

#### 11. Anusayasuttavannanā

200. Ekādasame **imasmiñca saviññāṇake kāye**ti attano saviññāṇakakāyaṁ dasseti, **bahiddhā cā**ti parassa saviññāṇakaṁ vā aviññāṇakaṁ vā. Purimena vā attano ca parassa ca viññāṇameva¹ dasseti, pacchimena bahiddhā anindriyabaddharūpaṁ.

Ahaṅkāramamaṅkāramānusayāti ahaṁkāradiṭṭhi ca mamaṁkārataṇhā ca mānānusayā ca. Na hontīti ete kilesā kathaṁ jānantassa etesu vatthūsu na hontīti pucchati. Sammappaññāya passatīti² saha vipassanāya maggapaññāya suṭṭhu passati³. . Ekādasamaṁ.

# 12. Apagatasuttavannanā

201. Dvādasame ahaṅkāramamaṅkāramānāpagatanti ahaṁkārato ca mamaṁkārato ca mānato ca apagataṁ. Vidhā samatikkantanti mānakoṭṭhāse suṭṭhu atikkantaṁ. Santaṁ suvimuttanti kilesavūpasamena santaṁ, kileseheva suṭṭhu vimuttaṁ. Sesaṁ uttānamevāti. . Dvādasamaṁ.

Dutiyo vaggo.

1. Saviññāṇakameva (Sī)

2. Passatoti (Sī)

3. Passantassa (Sī)

Dvīsupi asekkhabhūmi kathitā. Paṭhamo panettha āyācantassa desito, dutiyo anāyācantassa. Sakalepi pana Rāhulasaṁyutte therassa vimuttiparipācanīyadhammāva kathitāti.

Rāhulasamyuttavannanā niţţhitā.

## 8. Lakkhanasamyutta

#### 1. Pathamavagga

## 1. Atthisuttavannanā

202. Lakkhaṇasaṁyutte yvāyaṁ **āyasmā ca Lakkhaṇo**ti Lakkhaṇatthero vutto, esa jaṭilasahassabbhantare ehibhikkhūpasampadāya upasampanno Ādittapariyāyāvasāne arahattaṁ patto eko mahāsāvakoti veditabbo. Yasmā panesa lakkhaṇasampannena sabbākāraparipūrena brahmasamena attabhāvena samannāgato, tasmā "Lakkhaṇo"ti saṅkhaṁ gato. Mahāmoggallāno pana pabbajitadivasato sattame divase arahattaṁ patto dutiyo aggasāvako.

Sitam pātvākāsīti mandahasitam pātu-akāsi, pakāsayi dassesīti vuttam hoti. Kim pana disvā thero sitam pātvākāsīti? Upari Pāļiyam āgatam aṭṭhikasankhalikam¹ ekam petaloke nibbattam sattam disvā. Tañca kho dibbena cakkhunā, na pasādacakkhunā. Pasādacakkhussa hi ete attabhāvā na āpātham āgacchanti. Evarūpam pana attabhāvam disvā kāruññe kattabbe kasmā sitam pātvākāsīti? Attano ca Buddhañaṇassa ca sampattim samanussaraṇato. Tam hi disvā thero "adiṭṭhasaccena nāma puggalena paṭilabhitabbā evarūpā attabhāvā mutto aham, lābhā vata me, suladdham vata me"ti attano ca sampattim anussaritvā "aho Buddhassa Bhagavato ñāṇasampatti, 'yo kammavipāko bhikkhave acinteyyo na cintetabbo'ti deseti, paccakkham vata katvā² Buddhā desenti, suppaṭividdhā Buddhānam dhammadhātū"ti evam Buddhañāṇasampattiñca anussaritvā sitam pātvākāsīti.

Atha Lakkhaṇatthero kasmā na addasa, kimassa dibbacakkhu natthīti? No natthi, Mahāmoggallāno pana āvajjento addasa, itaro pana anāvajjanena na addasa. Yasmā pana khīṇāsavā nāma na akāraṇā sitaṁ karonti, tasmā taṁ Lakkhaṇatthero pucchi ko nu kho āvuso Moggallāna hetu, ko paccayo sitassa pātukammāyāti. Thero

pana yasmā yehi ayam upapatti sāmam adiṭṭhā, te dussaddhāpayā honti, tasmā Bhagavantam sakkhim katvā byākātukāmatāya **akālo kho āvuso**tiādimāha. Tato Bhagavato santike puṭṭho **idhāham āvuso**ti-ādinā nayena byākāsi.

Tattha aṭṭhikasaṅkhalikanti setaṁ nimmaṁsalohitaṁ aṭṭhisaṅghātaṁ¹. Gijjhāpi kākāpi kulalāpīti etepi yakkhagijjhā ceva yakkhakākā ca yakkhakulalā ca paccetabbā. Pākatikānaṁ pana gijjhādīnaṁ āpātthampi etaṁ rūpaṁ² nāgacchati. Anupatitvā anupatitvāti anubandhitvā anubandhitvā. Vitudentīti asidhārūpamehi tikhiṇehi lohatuṇḍakehi vijjhitvā vijjhitvā ito cito ca caranti³ gacchanti. Sā sudaṁ aṭṭassaraṁ karotīti ettha sudanti nipāto, sā aṭṭhikasaṅkhalikā aṭṭassaraṁ āturassaraṁ karotīti attho. Akusalavipākānubhavanatthaṁ kira yojanappamāṇāpi⁴ tādisā attabhā vā nibbattanti, pasādussadā ca honti pakkagaṇḍasadisā. Tasmā sā aṭṭhikasaṅkhalikā balavavedanāturā tādisaṁ saddamakāsīti⁵.

Evañca pana vatvā puna āyasmā Mahāmoggallāno "vaṭṭagāmisattā nāma evarūpā attabhāvā na muccantī"ti sattesu kāruññam paṭicca uppannam dhammasamvegam dassento tassa mayham āvuso etadahosi acchariyam vata bhoti-ādimāha. Tato Bhagavā therassa ānubhāvam pakāsento cakkhubhūtā vata bhikkhave sāvakā viharantīti-ādimāha. Tattha cakkhu bhūtam jātam uppannam etesanti cakkhubhūtā, bhūtacakkhukā uppannācakkhukā cakkhum uppādetvā viharantīti attho. Dutiyapadepi eseva nayo. Yatra hi nāmāti ettha yatrāti kāraṇavacanam. Tatrāyam atthayojanā—yasmā nāma sāvakopi evarūpam ñassati vā dakkhati vā sakkhim vā karissati, tasmā avocumha "cakkhubhūtā vata bhikkhave sāvakā viharanti, ñāṇabhūtā vata bhikkhave sāvakā viharantī"ti. Pubbeva me so bhikkhave satto diṭṭhoti Bodhimaṇḍe sabbaññutaññāṇapaṭivedhena appamāṇesu cakkavāļesu appamāṇe sattanikāye bhavagatiyoniṭṭhitinivāse ca paccakkham karontena mayā pubbeva so satto diṭṭhoti vadati.

<sup>1.</sup> Atthisaṅghātaṁ (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Evarūpam (Sī)

<sup>3.</sup> Khādantā (Sī)

<sup>4.</sup> Tiyojanapamāṇāpi (Syā)

<sup>5.</sup> Vissaramakāsi (Syā)

Goghātakoti gāvo vadhitvā aṭṭhito maṁsaṁ¹ mocetvā vikkiṇitvā jīvikaṁ kappanakasatto. Tassova kammassa vipākāvasesenāti tassa nānācetanāhi āyūhitassa aparāpariyakammassa. Tatra hi yāya cetanāya narake paṭisandhi janitā, tassā vipāke parikkhīṇe avasesakammaṁ vā kammanimittaṁ vā ārammaṇaṁ katvā puna petādīsu paṭisandhi nibbattati, tasmā sā paṭisandhi kammasabhāgatāya ārammaṇasabhāgatāya vā "tasseva kammassa vipākāvaseso"ti vuccati. Ayañca satto evaṁ uppanno. Tenāha "tasseva kammassa vipākāvasesenā"ti. Tassa kira narakā cavanakāle nimmaṁsakatānaṁ² gunnaṁ aṭṭhirāsiyeva nimittaṁ ahosi. So paṭicchannampi taṁ kammaṁ viññūnaṁ pākaṭaṁ viya karonto aṭṭhisaṅkhalikapeto jāto. . Paṭhamaṁ.

#### 2. Pesisuttavannanā

203. Mamsapesivatthusmim **goghātako**ti gomamsapesiyo katvā sukkhāpetvā vallūravikkayena anekāni vassāni jīvikam kappesi, tenassa narakā cavanakāle mamsapesiyeva nimittam ahosi. So mamsapesipeto jāto. . Dutiyam.

## 3. Pindasuttavannanā

204. Mamsapiṇḍavatthusmim sākuṇikoti sakuṇe gahetvā vikkiṇanakāle nippakkhacamme<sup>3</sup> mamsapiṇḍamatte katvā vikkiṇanto jīvikam kappesi, tenassa narakā cavanakāle mamsapiṇḍova nimittam ahosi. So mamsapiṇḍapeto jāto. . Tatiyam.

## 4. Nicchavisuttavannanā

205. Nicchavivatthusmim tassa orabbhikassa elake vadhitvā vadhitvā niccamme katvā kappitajīvikassa purinamayeneva niccammam elakasarīram nimittam ahosi. So nicchavipeto jāto. . Catuttham.

<sup>1.</sup> Atthimamsam (Ka)

<sup>2.</sup> Nimmamsīkatānam (Sī), nimmamsakānam (Syā)

<sup>3.</sup> Nippattacamme (Syā)

## 5. Asilomasuttavannanā

206. Asilomavatthusmim so sūkariko dīgharattam nivāpaputthe sūkare asinā vadhitvā vadhitvā dīgharattam jīvikam kappesi, tassa ukkhittāsikabhāvova nimittam ahosi. Tasmā asilomapeto jāto. . Pañcamam.

#### 6. Sattisuttavannanā

207. Sattilomavatthusmim so māgaviko ekam miganca sattinca gahetvā vanam gantvā tassa migassa samīpam āgatāgate mige sattiyā vijjhitvā māresi, tassa sattiyā vijjhanakabhāvoyeva nimittam ahosi. Tasmā sattilomapeto jāto. . Chattham.

## 7. Usulomasuttavannanā

208. Usulomavatthusmim **kāraņiko**ti rājāparādhike anekāhi kāraṇāhi pīļetvā avasāne kaṇḍena vijjhitvā māraṇakapuriso. So kira "amukasmim padese viddho maratī"ti ñatvāva vijjhati. Tassevam jīvikam kappetvā narake uppannassa tato pakkāvasesena idhūpapattikāle usunā vijjhanabhāvoyeva nimittam ahosi. Tasmā usulomapeto jāto. . Sattamam.

#### 8. Sūcilomasuttavannanā

209. Sūcilomavatthusmim **sūto**ti assadamako. Godamakotipi vadantiyeva. Tassa patodasūciyā vijjhanabhāvoyeva nimittam ahosi. Tasmā sūcilomapeto jāto. . Aṭṭhamam.

## 9. Dutiyasūcilomasuttavannanā

210. Dutiye sücilomavatthusmim **sücako**ti pesuññakārako. So kira manussa aññamaññañca bhindi, rājakule ca "imassa idam nāma atthi, iminā idam nāma katan"ti sücetvā sücetvā anayabyasanam pāpesi. Tasmā yathā tena sücetvā manussā bhinnā, tathā sücīhi

bhedanadukkham¹ paccanubhotum kammameva nimittam katvā sūcilomapeto jāto. . Navamam.

#### 10. Kumbhandasuttavannanā

211. Aṇḍabhārivatthusmim gāmakūṭakoti² vinicchayāmacco. Tassa kammasabhāgatāya kumbhamattā mahāghaṭappamāṇā aṇḍā ahesum. So hi yasmā raho paṭicchanne ṭhāne lañjam gahetvā kūṭavinicchayena pākaṭam dosam karonto sāmike assāmike akāsi, tasmāssa rahassam aṅgam pākaṭam nibbattam. Yasmā daṇḍam paṭṭhapento paresam asayham bhāram āropesi, tasmāssa rahassam aṅgam asayhabhāro hutvā nibbattam. Yasmā yasmim ṭhāne ṭhitena samena bhavitabbam, tasmim ṭhatvā visamo ahosi, tasmāssa rahassaṅge visamā nisajjāva ahosīti. . Dasamam.

Pathamo vaggo.

## 2. Dutiyavagga

## 1. Sasīsakasuttavannanā

212. Pāradārikavatthusmim so satto parassa rakkhitagopitam sassāmikam phassam phusanto mīļhasukhena kāmasukhena cittam ramayitvā kammasabhāgatāya gūthaphassam phusanto dukkhamanubhavitum tattha nibbatto. . Pathamam.

## 2. Gūthakhādasuttavannanā

213. Duṭṭhabrāhmaṇavatthu pākaṭameva. . Dutiyam.

## 3. Nicchavitthisuttavannanā

214. Nicchavitthivatthusmim yasmā mātugāmo nāma attano phasse anissaro, sā ca tam sāmikassa santakam phassam thenetvā paresam abhiratim uppādesi, tasmā kammasabhāgatāya sukhasamphassā vaṭṭitvā<sup>3</sup> dukkhasamphassam anubhavitum nicchavitthī hutvā uppannā. . Tatiyam.

<sup>1.</sup> Todanadukkham (Sī)

<sup>2.</sup> Gāmakūtoti (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Cavitvā (Sī), dhamsitvā (Vi-Ţtha 2. 100 pitthe), vattitvā (Ka)

## 4. Mangulitthisuttavannanā

215. Maṅgulitthivatthusmiṁ **maṅgulin**ti virūpaṁ duddasikaṁ bībhacchaṁ. Sā kira yakkhadāsikammaṁ¹ karontī "iminā ca iminā ca evaṁ balikamme kate ayaṁ nāma tumhākaṁ vaḍḍhi bhavissatī"ti mahājanassa gandhapupphādīni vañcanāya gahetvā mahājanaṁ duddiṭṭhiṁ micchādiṭṭhiṁ gaṇhāpesi, tasmā tāya kammasabhāgatāya gandhapupphādīnaṁ thenitattā duggandhā, duddassanassagāhitattā duddasikā virūpā bībhacchā hutvā nibbattā. . Catutthaṁ.

## 5. Okilinīsuttavaņņanā

216. Okilinīvatthusmim **uppakkam okilinim okirinin**ti sā kira aṅgāracitake nipannā vipphandamānā viparivattamānā paccati, tasmā uppakkā ceva hoti uṇhena agginā pakkasarīrā, okilinī ca kilinnasarīrā, bindūnissā<sup>2</sup> sarīrato paggharanti, okirinī ca aṅgārasamparikiṇṇā. Tassā hi heṭṭhatopi kiṁsukapupphavaṇṇā aṅgārā, ubhayapassesupi, ākāsatopissā upari patanti. Tena vuttaṁ "uppakkaṁ okiliniṁ okirinin"ti. **Sā issāpakatā sapattiṁ aṅgārakaṭāhena okirī**ti tassa kira rañño ekā nāṭakinī aṅgārakaṭāhaṁ samīpe ṭhapetvā gattato udakaṁ puñchati, pāṇinā ca sedaṁ karoti. Rājāpi tāya saddhiṁ kathañca karoti, parituṭṭhākārañca dasseti. Aggamahesī taṁ asahamānā issāpakatā hutvā acirapakkantassa rañño taṁ aṅgārakaṭāhaṁ gahetvā tassā upari aṅgāre okiri. Sā taṁ kammaṁ katvā tādisaṁyeva vipākaṁ paccanubhavituṁ petaloke nibbattā. . Pañcamaṁ.

## 6. Asīsakasuttavaņņanā

217. Coraghātavatthusmim so rañño āṇāya dīgharattam corānam sīsāni chinditvā petaloke nibbattanto asīsakam kabandham hutvā nibbatti. . Chattham.

<sup>1.</sup> Ikkhanikākammam (Syā, Vi-Ţtha 2. 100 piṭṭhe ca)

<sup>2.</sup> Sedabindūnissā (Sī), bindubindūni hissā (Vi-Ttha 2. 100 pitthe)

## 7-11. Pāpabhikkhusuttādivaņņanā

218-222. Bhikkhuvatthusmim **pāpabhikkhū**ti lāmakabhikkhu. So kira lokassa saddhādeyye cattāro paccaye paribhuñjitvā kāyavacīdvārehi asamyato¹ bhinnājīvo cittakeļim² kīļanto vicari. Tato ekam Buddhantaram niraye paccitvā petaloke nibbattanto bhikkhusadiseneva attabhāvena nibbatti. Bhikkhunīsikkhamānāsāmaņerasāmaņerīvatthūsupi ayameva vinicchayo. . Sattamādīni.

Lakkhaņasamyuttavaņņanā niţţhitā.

## 9. Opammasamyutta

## 1. Kūţasuttavannanā

223. Opammasamyuttassa paṭhame kūṭam gacchantīti **kūṭaṅgamā.** Kūṭam samosarantīti **kūṭasamosaraṇā. Kūṭasamugghātā**ti kūṭassa samugghātena<sup>1</sup>. **Avijjāsamugghātā**ti arahattamaggena avijjāya samugghātena. **Appamattā**ti satiyā avippavāse ṭhitā hutvā. . Paṭhamam.

#### 2. Nakhasikhasuttavannanā

224. Dutiye manussesu paccājāyantīti ye manussalokato cutā manussesu jāyanti, te evam appakāti adhippāyo. Aññatra manussehīti ye pana manussalokato cutā ṭhapetvā manussalokam catūsu apāyesu paccājāyanti, te mahāpathaviyam pamsu viya bahutarā. Imasmiñca sutte devāpi manusseheva saṅgahitā. Tasmā yathā manussesu jāyantā appakā, evam devesupīti veditabbā. . Dutiyam.

## 3. Kulasuttavannanā

225. Tatiye suppadhamsiyanīti suviheṭhiyani. Kumbhatthenakehīti ye paragharam pavisitvā dīpālokena oloketvā parabhaṇḍam haritukāmā ghaṭe dīpam katvā pavisanti, te kumbhatthenakā nāma, tehi kumbhatthenakehi. Suppadhamsiyo hoti amanussehīti mettābhāvanārahitam pamsupisācakā vidhamsayanti², pageva uļārā amanussā. Bhāvitāti vaḍḍhitā. Bahulīkatāti punappunam katā. Yānīkatāti yuttayānam viya katā. Vatthukatāti patiṭṭhānaṭṭhena vatthu viya katā. Anuṭṭhitāti adhiṭṭhitā³. Paricitāti samantato citā suvaḍḍhitā. Susamāraddhāti cittena suṭṭhu samāraddhā. Tatiyam.

## 4. Okkhāsuttavaņņanā

226. Catutthe **okkhāsatan**ti mahāmukha-ukkhalīnam satam. **Dānam dadeyyā**ti paṇītabhojanabharitānam mahā-ukkhalīnam satam dānam dadeyya. "Ukkāsatan"tipi

pāṭho, tassa daṇḍadīpikāsatanti attho. Ekāya pana dīpikāya yattake ṭhāne āloko hoti, tato sataguṇaṁ ṭhānaṁ sattahi ratanehi pūretvā dānaṁ dadeyyāti attho. **Gadduhanamattan**ti goduhanamattaṁ, gāviyā ekavāraṁ aggathanākaḍḍhanamattanti attho. Gandha-ūhanamattaṁ vā¹, dvīhi aṅgulīhi gandhapiṇḍaṁ gahetvā ekavāraṁ ghāyanamattanti attho. Ettakampi hi kālaṁ yo pana gabbhapariveṇavihārūpacāraparicchedena vā cakkavāḷaparicchedena vā aparimāṇāsu lokadhātūsu vā² sabbasattesu hitapharaṇaṁ mettacittaṁ bhāvetuṁ sakkoti, idaṁ tato ekadivasaṁ tikkhattuṁ dinnadānato mahapphalataraṁ. . Catutthaṁ.

## 5. Sattisuttavannanā

227. Pañcame **paṭileṇissāmī**ti-ādīsu agge paharitvā kappāsavaṭṭiṁ viya nāmento niyyāsavaṭṭiṁ viya ca ekato katvā alliyāpento **paṭileṇeti** nāma. Majjhe paharitvā nāmetvā dhārāya vā paharitvā dvepi dhārā ekato alliyāpento **paṭikoṭṭeti** nāma. Kappāsavaṭṭanakaraṇīyaṁ³ viya pavattento cirakālaṁ saṁvellitakilañjaṁ pasāretvā puna saṁvellento viya ca **paṭivaṭṭeti** nāma. Pañcamaṁ.

## 6. Dhanuggahasuttavannanā

228. Chaṭṭhe daļhadhammā dhanuggahāti daļhadhanuno issāsā. Daļhadhanu nāma dvisahassathāmam vuccati, dvisahassathāmam nāma yassa āropitassa jiyābaddho<sup>4</sup> lohasīsādīnam bhāro daṇḍe gahetvā yāva kaṇḍappamāṇā<sup>5</sup> ukkhittassa pathavito muccati. Susikkhitāti dasadvādasavassāni ācariyakule uggahitasippā. Katahatthāti yo sippameva uggaṇhāti, so katahattho na hoti, ime pana katahatthā ciṇṇavasībhāvā. Katūpāsanāti rājakulādīsu dassitasippā.

Tassa purisassa javoti evarūpo añño puriso nāma na bhūtapubbo, bodhisattasseva pana Javanahaṁsakālo nāma āsi. Tadā bodhisatto

<sup>1.</sup> Gandhūhanamattam vā (Sī), gandha-ohanamattam vā (Syā)

<sup>2.</sup> Lokadhātūsu (Sī)

<sup>3.</sup> Kappāsavattanakaļāyam (Sī), kappāsavattanakayam (Syā)

<sup>4.</sup> Jiyābandho (Sī, Ka)

<sup>5.</sup> Kaṇṭhappamāṇā (Sī)

cattāri kaṇḍāni āhari. Tadā kirassa kaniṭṭhabhātaro "mayaṁ bhātika sūriyena saddhiṁ javissāmā"ti ārocesuṁ. Bodhisatto āha "sūriyo sīghajavo, na sakkhissatha tumhe tena saddhiṁ javitun"ti. Te dutiyaṁ tatiyampi tatheva vatvā ekadivasaṁ "gacchāmā"ti Yugandharapabbataṁ āruhitvā nisīdiṁsu. Bodhisatto "kahaṁ me bhātaro"ti pucchitvā "sūriyena saddhiṁ javituṁ gatā"ti vutte "vinassissanti tapassino"ti te anukampamāno sayampi gantvā tesaṁ santike nisīdi. Atha sūriye uggacchante dvepi bhātaro sūriyena saddhiṁyeva ākāsaṁ pakkhantā, bodhisattopi tehi saddhiṁyeva pakkhanto. Tesu ekassa apatteyeva antarabhattasamaye pakkhantaresu aggi uṭṭhahi, so bhātaraṁ pakkositvā "na sakkomī"ti āha. Tamenaṁ bodhisatto "mā bhāyī"ti samassāsetvā pakkhapañjarena paliveṭhetvā darathaṁ vinodetvā "gacchā"ti pesesi.

Dutiyo yāva antarabhattā javitvā pakkhantaresu aggimhi uṭṭhahite tathevāha. Tampi so tatheva katvā "gacchā"ti pesesi. Sayam pana yāva majjhanhikā javitvā "ete bālāti mayāpi bālena na bhavitabban"ti nivattitvā "adiṭṭhasahāyakam Bārāṇasirājam passissāmī"ti Bārāṇasim agamāsi. Tasmim nagaramatthake paribbhamante dvādasayojanam nagaram pattakaṭāhena otthaṭapatto viya ahosi. Atha paribbhamantassa paribbhamantassa tattha tattha chiddāni paññāyimsu. Sayampi anekahamsasahassasadiso paññāyi. So vegam paṭisamharitvā rājagehābhimukho ahosi. Rājā oloketvā "āgato kira me piyasahāyo Javanahamso"ti vātapānam vivaritvā ratanapīṭham paññāpetvā olokento aṭṭhāsi. Bodhisatto ratanapīṭhe nisīdi.

Athassa rājā sahassapākena telena pakkhantarāni makkhetvā madhulāje ceva madhurapānakañca adāsi. Tato naṁ kataparibhogaṁ "samma kahaṁ agamāsī"ti pucchi. So taṁ pavattiṁ ārocetvā "athāhaṁ mahārāja yāva majjhanhikā javitvā 'natthi javitena attho'ti nivatto"ti ācikkhi. Atha¹ rājā "ahaṁ sāmi tumhākaṁ sūriyena saddhiṁ

javanavegam passitukāmo"ti. Dukkaram mahārāja, na sakkā tayā passitunti. Tena hi sāmi sarikkhakamattampi dassehīti. Āma¹ mahārāja dhanuggahe sannipātehīti. Rājā sannipātesi. Hamso tato cattāro gahetvā nagaramajjhe toraṇam kāretvā attano gīvāya ghaṇḍam² piļandhāpetvā toraṇassa upari nisīditvā "cattāro janā³ toraṇam nissāya catudisābhimukhā ekekam kaṇḍam khipantū"ti vatvā sayam paṭhamakaṇḍeneva saddhim uppatitvā tam kaṇḍam aggahetvāva dakkhiṇābhimukham gatakaṇḍam dhanuto ratanamattāpagatam gaṇhi. Dutiyam dviratanamattāpagatam, tatiyam tiratanamattāpagatam, catuttham bhūmim appattameva gaṇhi. Atha nam cattāri kaṇḍāni gahetvā toraṇe nisinnakāleyeva addasamsu. So rājānam āha "passa mahārāja, evamsīgho amhākam javo"ti. Evam bodhisatteneva Javanahamsakāle tāni kaṇḍāni āharitānīti veditabbāni.

Purato dhāvantīti aggato<sup>4</sup> javanti. Na panetā sabbakālam puratova honti, kadāci purato, kadāci pacchato honti. Ākāsaṭṭhakavimānesu hi uyyānānipi honti pokkharaṇiyopi, tā tattha nahāyanti, udakakīļam kīļamānā pacchatopi honti, vegena pana gantvā puna puratova dhāvanti. Āyusaṅkhārāti rūpajīvitindriyam sandhāya vuttam. Tañhi tato sīghataram khīyati. Arūpadhammānam pana bhedo na sakkā paññāpetum. . Chaṭṭham.

## 7. Āņisuttavaņņanā

229. Sattame dasārahānanti evamnāmakānam khattiyānam. Te kira satato dasabhāgam gaṇhimsu, tasmā "dasārahā"ti paññāyimsu. Ānakoti evamladdhanāmo mudingo. Himavante kira mahākuļīradaho ahosi. Tattha mahanto kuļīro otiṇṇotiṇṇam hatthim khādati. Atha hatthī upaddutā ekam kareṇum sakkarimsu "imissā puttam nissāya amhākam sotthi bhavissatī"ti. Sāpi mahesakkham puttam vijāyi. Te tampi sakkarimsu. So vuddhippatto mātaram pucchi "kasmā mam ete sakkarontī"ti. Sā tam pavattimācikkhi. So "kim mayham kuļīro pahoti, etha gacchāmā"ti

<sup>1.</sup> Sādhu (Syā)

<sup>3.</sup> Dhanuggahā janā (Syā)

<sup>2.</sup> Ghandam (Sī), kandam (Syā)

<sup>4.</sup> Aggato aggato (Syā)

mahāhatthiparivāro tattha gantvā paṭhamameva otari. Kuļīro udakasaddeneva āgantvā taṁ aggahesi. Mahanto kuļīrassa aļo, so taṁ ito vā etto vā cāletuṁ asakkonto mukhe soṇḍaṁ pakkhipitvā viravi. Hatthino "yaṁ nissāya mayaṁ 'sotthi bhavissatī'ti amaññimhā, so paṭhamataraṁ gahito"ti tato tato palāyiṁsu.

Athassa mātā avidūre ṭhatvā "mayaṁ thalanāgā, tumhe udakanāgā nāma, nāgehi nāgo na viheṭhetabbo"ti kuļīraṁ piyavacanena vatvā imaṁ gāthamāha—

"Ye kulīrā samuddasmim, Gangāya Yamunāya ca. Tesam tvam vārijo settho, munca rodantiyā pajan"ti<sup>1</sup>.

Mātugāmasaddo nāma purise khobhetvā tiṭṭhati, tasmā so gahaṇaṁ sithilaṁ akāsi. Hatthipoto vegena ubho pāde ukkhipitvā taṁ piṭṭhiyaṁ akkami. Saha akkamanā piṭṭhi mattikabhājanaṁ viya bhijji. Atha naṁ dantehi vijjhitvā ukkhipitvā thale chaḍḍetvā tuṭṭharavaṁ ravi. Atha naṁ hatthī ito cito ca āgantvā maddiṁsu. Tassa eko aļo paṭikkamitvā pati, taṁ Sakko devarājā gahetvā gato.

Itaro pana aļo vātātapena sukkhitvā pakkalākhārasavaņņo ahosi, so deve vuṭṭhe udakoghena vuyhanto dasabhātikānaṁ rājūnaṁ uparisote jālaṁ pasārāpetvā Gaṅgāya kīḷantānaṁ āgantvā jāle laggi. Te kīḷāpariyosāne jālamhi ukkhipiyamāne taṁ disvā pucchiṁsu "kiṁ etan"ti. Kuḷīra-aḷo sāmīti. "Na sakkā esa ābharaṇatthāya upanetuṁ, pariyonandhāpetvā bheriṁ karissāmā"ti pariyonandhāpetvā pahariṁsu, saddo dvādasayojanaṁ nagaraṁ avatthari. Tato āhaṁsu "na sakkā idaṁ divase divase vādetuṁ, chaṇadivasatthāya maṅgalabherī hotū"ti maṅgalabheriṁ akaṁsu. Tasmiṁ vādite mahājanā anhāyitvā apiḷandhitvā² hatthiyānādīni āruyha sīghaṁ sannipatanti. Iti mahājanaṁ pakkositvā viya ānetīti **ānako**tvevassa nāmaṁ ahosi.

Aññaṁ āṇiṁ odahiṁsūti aññaṁ suvaṇṇarajatādimayaṁ āṇiṁ ghaṭayiṁsu. Āṇisaṅghāṭova avasissīti suvaṇṇādimayānaṁ āṇīnaṁ saṅghāṭamattameva avasesaṁ ahosi. Athassa dvādasayojanappamāṇo saddo antosālāyampi dukkhena suyyittha.

Gambhīrāti Pāļivasena gambhīrā Sallasuttasadisā<sup>1</sup>. Gambhīratthāti atthavasena gambhīrā Mahāvedallasuttasadisā<sup>2</sup>. Lokuttarāti lokuttara-atthadīpakā. Suññatappaṭisaṁyuttāti sattasuññatadhammamattameva pakāsakā saṁkhittasaṁyuttasadisā. Uggahetabbaṁ pariyāpuṇitabbanti uggahetabbe ca pariyāpuṇitabbe ca. Kavikatāti<sup>3</sup> kavīhi katā<sup>4</sup>. Itaraṁ tasseva vevacanaṁ. Cittakkharāti vicitra-akkharā. Itaraṁ tasseva vevacanaṁ. Bāhirakāti sāsanato bahibhūtā. Sāvakabhāsitāti tesaṁ tesaṁ sāvakehi bhāsitā. Sussūsissantīti akkharacittatāya ceva savanasampattiyā ca attamanā hutvā sāmaṇeradaharabhikkhumātugāmamahāgahapatikādayo "esa dhammakathiko"ti sannipatitvā sotukāmā bhavissanti. Tasmāti yasmā Tathāgatabhāsitā suttantā anuggayhamānā antaradhāyanti, tasmā. . Sattamaṁ.

## 8. Kalingarasuttavannanā

230. Aṭṭhame kaliṅgarūpadhānāti kaliṅgaraghaṭikaṁ sīsūpadhānañceva pādūpadhānañca katvā. Appamattāti sippuggahaṇe appamattā. Ātāpinoti uṭṭhānavīriyātāpena yuttā. Upāsanasminti sippānaṁ abhiyoge ācariyānañca payirupāsane. Te kira tadā pātova uṭṭhāya sippasālaṁ gacchanti, tattha sippaṁ uggahetvā sajjhāyādīhi abhiyogaṁ katvā mukhaṁ dhovitvā yāgupānāya gacchanti. Yāguṁ pivitvā puna sippasālaṁ gantvā sippaṁ gaṇhitvā sajjhāyaṁ karontā pātarāsāya gacchanti. Katapātarāsā samānā "mā pamādena ciraṁ niddokkamanaṁ ahosī"ti khadiraghaṭikāsu sīse ca pāde ca upadahitvā thokaṁ nipajjitvā puna sippasālaṁ gantvā sippaṁ gahetvā sajjhāyanti. Sāyaṁ sajjhāyaṁ karontā ca gehaṁ gantvā bhuttasāyamāsā paṭhamayāmaṁ sajjhāyaṁ katvā sayanakāle tatheva

<sup>1.</sup> Sallekhasuttasadisā (Sī)

<sup>3.</sup> Kavitāti (Am 2. 94 piṭṭhe, Ṭīkāyam ca.)

<sup>2.</sup> Ma 1. 365 pitthe.

<sup>4.</sup> Kathitā (Ka)

kalingaram upadhānam katvā sayanti. Evam te akkhanavedhino vālavedhino ca ahesum. Idam sandhāyetam vuttam.

Otāranti vivaram. Ārammaṇanti paccayam. Padhānasminti padhānabhūmiyam vīriyam kurumānā. Paṭhamabodhiyam kira bhikkhū bhattakiccam katvāva kammaṭṭhānam manasi karonti. Tesam manasikarontānamyeva sūriyo attham gacchati. Te nhāyitvā puna cankamam otaritvā paṭhamayāmam cankamanti. Tato "mā ciram niddāyimhā"ti sarīradarathavinodanattham nipajjantā kaṭṭhakhaṇḍam upadahitvā nipajjanti, te puna pacchimayāme vuṭṭhāya cankamam otaranti. Te sandhāya idam vuttam. Ayampi dīpo tiṇṇam rājūnam kāle ekaghaṇḍinigghoso ekapadhānabhūmi ahosi. Nānāmukhe¹ pahaṭaghaṇḍi² pilicchikoḷiyam osarati, kalyāṇiyam pahaṭaghaṇḍi nāgadīpe osarati. "Ayam bhikkhu puthujjano, ayam puthujjano"ti aṅgulim pasāretvā dassetabbo ahosi. Ekadivasam sabbe arahantova ahesum. Tasmāti yasmā kaliṅgarūpadhānānam māro ārammanam na labhati, tasmā. . Atthamam.

## 9. Nāgasuttavaņņanā

231. Navame ativelanti atikkantavelam kālam atikkantappamāṇam kālam. Kimangam panāhanti aham pana kimkāraṇā na upasankamissāmi. Bhisamuļālanti bhisanceva muļālanca. Abbuhetvāti³ uddharitvā. Bhinkacchāpāti hatthipotakā. Te kira abhinham bhinkārasaddam karonti, tasmā bhinkacchāpāti vuccanti. Pasannākāram karontīti pasannehi kattabbākāram karonti, cattāro paccaye denti. Dhammam bhāsantīti ekam dve jātakāni vā suttante vā ugganhitvā asambhinnena sarena⁴ dhammam desenti. Pasannākāram karontīti tesam tāya desanāya pasannā gihī paccaye denti. Neva vaṇṇāya hoti na balāyāti neva guṇavaṇṇāya, na ñāṇabalāya hoti, guṇavaṇṇe pana parihāyante sarīravaṇṇopi sarīrabalampi parihāyati, tasmā sarīrassa neva vannāya na balāya hoti. . Navamam.

<sup>1.</sup> Țhānamukhena (Ka)

<sup>3.</sup> Abbhuggahetvāti (Syā)

<sup>2.</sup> Pahatagandi (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Saddena (Syā)

#### 10. Biļārasuttavannanā

232. Dasame **sandhisamalasaṁkaṭīre**ti ettha **sandhī**ti bhinnagharānaṁ sandhi<sup>1</sup>, **samalo**ti gāmato gūthanikkhamanamaggo, **saṁkaṭīran**ti saṅkāraṭṭhānaṁ. **Mudumūsin**ti mudukaṁ mūsikaṁ. **Vuṭṭhānaṁ paññāyatī**ti desanā paññāyati. . Dasamaṁ.

## 11. Singālasuttavannanā

233. Ekādasame **yena yena icchatī**ti so jarasingālo icchiticchitaṭṭhāne iriyāpathakappanena sītavātūpavāyanena ca antarantarā cittassādampi labhatīti dasseti. **Sakyaputtiyapaṭiñño**ti idam Devadattam sandhāya vuttam. So hi ettakampi cittassādam anāgate attabhāve na labhissatīti. . Ekādasamam.

## 12. Dutiyasingālasuttavannanā

234. Dvādasame **kataññutā**ti katajānanam. **Kataveditā**ti katavisesajānanam. Tatridam jarasingālassa katañnutāya vatthu—satta kira bhātaro khettam kasanti, tesam sabbakaniṭṭho khettapariyante ṭhatvā gāvo rakkhati. Athekam jarasingālam ajagaro gaṇhi, so tam disvā yaṭṭhiyā pothetvā vissajjāpesi. Ajagaro singālam vissajjetvā tameva gaṇhi. Singālo cintesi "mayham iminā jīvitam dinnam, ahampi imassa dassāmī"ti yāgughaṭassa upari ṭhapitam vāsim mukhena ḍamsitvā tassa santikam agamāsi. Itare bhātaro² disvā "Singālo vāsim haratī"ti anubandhimsu. So tehi diṭṭhabhāvam nātvā vāsim tassa santike chaḍḍetvā palāyi. Itare āgantvā kaniṭṭham ajagarena gahitam disvā vāsiyā ajagaram chinditvā tam gahetvā agamamsu. Evam jarasingāle siyā yā kāci katañnutā kataveditā. **Sakyaputtiyapaṭiññe**ti idampi Devadattassa ācārameva sandhāya vuttanti. .

## Opammasamyuttavannanā niţţhitā.

Dvādasamam.

## 10. Bhikkhusamyutta

#### 1. Kolitasuttavannanā

235. Bhikkhusamyuttassa paṭhame āvusoti sāvakānam ālāpo. Buddhā hi Bhagavanto sāvake ālapantā "bhikkhave"ti ālapanti, sāvakā pana "Buddhehi sadisā mā homā"ti "āvuso"ti paṭhamam vatvā pacchā "bhikkhave"ti bhaṇanti. Buddhehi ca ālapite bhikkhusamgho "bhante"ti paṭivacanam deti, sāvakehi "āvuso"ti. Ayam vuccatīti yasmā dutiyajjhāne vitakkavicārā nirujjhanti, yesam nirodhā saddāyatanam appavattim gacchati, tasmā yadetam dutiyam jhānam nāma, ayam vuccati "ariyānam tuṇhībhāvo"ti ayamettha yojanā. "Dhammī vā kathā ariyo vā tuṇhībhāvo"ti ettha pana kammaṭṭhānamanasikāropi paṭhamajjhānādīnipi ariyo tuṇhībhāvotveva saṅkham gatāni.

Vitakkasahagatāti vitakkārammaṇā. Saññāmanasikārāti saññā ca manasikāro ca. Samudācarantīti pavattanti. Therassa kira dutiyajjhānam na paguṇam¹. Athassa tato vuṭṭhitassa vitakkavicārā na santato² upaṭṭhahimsu. Iccassa dutiyajjhānampi saññāmanasikārāpi hānabhāgiyāva ahesum, tam dassento evamāha. Saṇṭhapehīti sammā ṭhapehi. Ekodibhāvam karohīti ekaggam karohi. Samādahāti sammā ādaha āropehi. Mahābhiññatanti chaļabhiññatam. Satthā kira iminā upāyena satta divase therassa hānabhāgiyam samādhim vaḍḍhetvā theram chaļabhiññatam pāpesi. . Pathamam.

## 2. Upatissasuttavannanā

236. Dutiye atthi nu kho tam kiñci lokasminti idam ati-uļārampi sattam vā sankhāram vā sandhāya vuttam. Satthupi khoti idam yasmā Ānandattherassa Satthari adhimatto chando ca pemañca, tasmā "kim nu kho imassa therassa Satthu vipariņāmenapi sokādayo nuppajjeyyun"ti jānanattham pucchati. Dīgharattanti sūkarakhataleņadvāre Dīghanakhaparibbājakassa Vedanāpariggahasuttantam desitadivasato paṭṭhāya atikkantakālam sandhāyāha.

tasmim hi divase therassa ime vaṭṭānugatakilesā samūhatāti. . Dutiyam.

#### 3. Ghatasuttavannanā

237. Tatiye **ekavihāre**ti ekasmim gabbhe. Tadā kira bahū āgantukā bhikkhū sannipatimsu. Tasmā pariveņaggena vā vihāraggena vā senāsanesu apāpuņantesu dvinnam therānam eko gabbho sampatto. Te divā pāṭiyekkesu ṭhānesu nisīdanti, rattim pana nesam antare cīvarasāṇim pasārenti. Te attano attano pattapattaṭṭhāneyeva nisīdanti. Tena vuttam "ekavihāre"ti. **Oṭārikenā**ti idam oṭārikārammaṇatam sandhāya vuttam.

Dibbacakkhudibbasotadhātuvihārena hi so vihāsi, tesañca rūpāyatanasaddāyatanasaṅkhātaṁ oļārikaṁ ārammaṇaṁ. Iti dibbacakkhunā rūpassa diṭṭhattā dibbāya ca sotadhātuyā saddassa sutattā so vihāro oļāriko nāma jāto. Dibbacakkhu visujjhīti Bhagavato rūpadassanatthāya visuddhaṁ ahosi. Dibbā ca sotadhātūti sāpi Bhagavato saddasuṇanatthaṁ visujjhi. Bhagavatopi therassa rūpadassanatthañceva saddasuṇanatthaṁca tadubhayaṁ visujjhi. Tadā kira thero "kahaṁ nu kho etarahi Satthā viharatī"ti ālokaṁ vaḍḍhetvā dibbena cakkhunā Satthāraṁ Jetavane vihāre Gandhakuṭiyaṁ nisinnaṁ disvā tassa dibbāya sotadhātuyā saddaṁ suṇi. Satthāpi tatheva akāsi. Evaṁ te aññamaññaṁ passiṁsu ceva, saddañca assosuṁ.

Āraddhavīriyoti paripuṇṇavīriyo paggahitavīriyo. Yāvadeva upanikkhepanamattāyāti tiyojanasahassavitthārassa himavato santike ṭhapitā sāsapamattā pāsāṇasakkharā "himavā nu kho mahā, ayam nu kho pāsāṇasakkharā"ti evam yāva upanikkhepanamattasseva atthāya bhaveyyāti vuttam hoti. Paratopi eseva nayo. Kappanti āyukappam. Loṇaghaṭāyāti cakkavāļamukhavaṭṭiyā ādhārakam¹ katvā mukhavaṭṭiyā brahmalokam āhacca thitāya lonacātiyāti dasseti.

Ime pana therā upamam āharantā sarikkhakeneva ca vijjamānaguņena ca āharimsu. Katham? Ayam hi iddhi nāma accuggatatthena ceva vipulatthena ca Himavantasadisā, paññā catubhūmakadhamme anupavisitvā thitatthena sabbabyañjanesu anupavitthalonarasasadisā. Evam tāva sarikkhakatthena āharimsu. Samādhilakkhanam pana Mahāmoggallānattherassa vibhūtam pākatam. Kincāpi Sāriputtattherassa avijjamāna-iddhi nāma natthi, Bhagavatā pana "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam iddhimantānam yadimam Mahāmoggallāno"ti<sup>1</sup> ayameva etadagge thapito. Vipassānālakkhanam pana Sāriputtattherassa vibhūtam pākaṭam. Kincāpi Mahāmoggallānattherassāpi pannā atthi, Bhagavatā pana "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam mahāpaññānam yadidam Sāriputto"ti<sup>1</sup> ayameva etadagge thapito. Tasmā yathā ete aññamaññassa dhuram na pāpunanti, evam vijjamānagunena āharimsu. Samādhilakkhanasmim hi Mahāmoggallāno nipphattim gato, vipassanālakkhane Sāriputtatthero, dvīsupi etesu Sammāsambuddhoti. . Tatiyam.

## 4. Navasuttavannanā

238. Catutthe appossukkoti nirussukko. Saṅkasāyatīti viharati. Veyyāvaccanti cīvare kattabbakiccam. Ābhicetasikānanti abhicittam uttamacittam nissitānam. Nikāmalābhīti icchiticchitakkhaņe samāpajjanasamatthatāya nikāmalābhī. Akicchalābhīti jhānapāripanthike² sukhena vikkhambhetvā samāpajjanasamatthatāya adukkhalābhī. Akasiralābhīti yathāparicchedena vuṭṭhānasamatthatāya vipulalābhī, paguṇajjhānoti attho. Sithilamārabbhāti sithilavīriyam pavattetvā. . Catuttham.

## 5. Sujātasuttavaņņanā

239. Pañcame **abhirūpo**ti aññāni rūpāni atikkantarūpo. **Dassanīyo**ti daṭṭhabbayutto. **Pāsādiko**ti dassanena cittaṁ pasādetuṁ samattho. **Vaṇṇapokkharatāyā**ti chavivaṇṇasundaratāya³. . Pañcamaṁ.

<sup>1.</sup> Am 1. 23 pitthe.

<sup>2.</sup> Jhānaparipanthike (Sī), jhānapāripantham (Syā), jhānaparibandhike (Ka)

<sup>3.</sup> Vannasundaratāya (Sī, Syā)

## 6. Lakundakabhaddiyasuttavannanā

240. Chaṭṭhe dubbaṇṇanti virūpasarīravaṇṇam. Okoṭimakanti rassam. Paribhūtarūpanti pamāṇavasena paribhūtajātikam. Tam kira chabbaggiyā bhikkhū "āvuso Bhaddiya āvuso Bhaddiyā"ti tattha tattha parāmasitvā nānappakāram kīļanti ākaḍḍhanti parikaḍḍhanti. Tena vuttam "paribhūtarupan"ti. Kasmā panesa evarūpo jāto? Ayam kira atīte eko mahārājā ahosi, tassa mahallakā ca mahallakitthiyo ca¹ paṭikūlā honti. So sace mahallake passati, tesam cūļam ṭhapāpetvā kaccham bandhāpetvā yathāruci kīļāpeti. Mahallakitthiyopi disvā tāsampi icchiticchitam vippakāram katvā yathāruci kīļāpeti. Tesam puttadhītādīnam santike mahāsārajjam uppajjati. Tassa pāpakiriyā pathavito paṭṭhāya chadevaloke ekakolāhalam akāsi².

Atha Sakko cintesi "ayam andhabālo mahājanam viheṭheti, karissāmissa niggahan"ti³. So mahallakagāmiyavaṇṇam katvā yānake ekam takkacāṭim āropetvā yānam pesento⁴ nagaram pavisati. Rājāpi hatthim āruyha nagarato nikkhanto sam disvā "ayam mahallako takkayānakena amhākam abhimukho āgacchati, vāretha vārethā"ti āha. Manussa ito cito ca pakkhandantāpi na passanti. Sakko hi "rājāva mam passatu, mā aññe"ti evam adhiṭṭhahi. Atha tesu manussesu "kaham deva kaham devā"ti vadantesu eva rājā saha hatthinā vaccho viya dhenuyā yānassa heṭṭhā pāvisi. Sakko takkacāṭim bhindi.

Rājā sīsato paṭṭhāya takkena kilinnasarīro ahosi. So sarīram ubbaṭṭāpetvā uyyānapokkharaṇiyam nhatvā alamkatasarīro nagaram pavisanto puna tam addasa, disvā "ayam so amhehi diṭṭhamahallako puna dissati, vāretha vāretha nan"ti āha. Manussā "kaham deva kaham devā"ti ito cito ca vidhāvimsu. So paṭhamavippakārameva puna pāpuṇi. Tasmim khaṇe Sakko goṇe ca yānañca antaradhāpetvā

<sup>1.</sup> Kāṇakuṭṭhino ca (Syā)

<sup>3.</sup> Nigganhananti (Syā)

<sup>2.</sup> Ahosi (Syā)

<sup>4.</sup> Pājento (Sī)

ākāse ṭhatvā āha "andhabāla tvam mayi 'Takkavāṇijako eso'ti saññam karosi, sakkoham devarājā, 'tavetam pāpakiriyam nivāressāmī'ti āgato, mā puna evarūpam akāsī'ti santajjetvā agamāsi. Iminā kammena so dubbaṇṇo ahosi.

Vipassīsammāsambuddhakāle panesa Cittapattakokilo nāma hutvā kheme migadāye vasanto ekadivasam Himavantam gantvā madhuram ambaphalam tuņḍena gahetvā āgacchanto bhikkhusamghaparivāram Satthāram disvā cintesi "aham añnesu divasesu rittako Tathāgatam passāmi, ajja pana me imam ambapakkam atthi, Dasabalassa tam dassāmī"ti otaritvā ākāse carati. Satthā tassa cittam nātvā upaṭṭhākam olokesi. So pattam nīharitvā Dasabalam vanditvā Satthu hatthe ṭhapesi. Kokilo Dasabalassa patte ambapakkam patiṭṭhāpesi. Satthā tattheva nisīditvā tam paribhuñji. Kokilo pasannacitto punappunam Dasabalassa guņe āvajjetvā Dasabalam vanditvā attano kulāvakam gantvā sattāham pītisukheneva vītināmesi. Iminā kammena saro madhuro ahosi.

Kassapasammāsambuddhakāle pana cetiye āraddhe "kim pamāṇam karoma, sattayojanappamāṇam. Atimahantam etam, chayojanappamāṇam karoma. Idampi atimahantam, pañcayojanam karoma, catuyojanam, tiyojanam, dviyojanam"ti. Ayam tadā jeṭṭhakavaḍḍhakī hutvā "evam bho anāgate sukhapaṭijaggitam kātum vaṭṭatī"ti vatvā rajjum ādāya parikkhipanto gāvutamattake ṭhatvā "ekekam mukham gāvutam hotu, cetiyam yojanāvaṭṭam yojanubbedham bhavissatī"ti āha. Te tassa vacane aṭṭhamsu. Cetiyam sattadivasasattamāsādhikehi sattahi samvaccharehi niṭṭhitam. Iti appamāṇassa Buddhassa pamāṇam akāsīti. Tena kammena okoṭimako jāto.

Hatthayo pasadā migāti hatthino ca pasadamigā ca. Natthi kāyasmim

tulyatāti kāyasmim pamāṇam nāma natthi, akāraṇam kāyapamāṇanti attho. .

Chaṭṭham.

## 7. Visākhasuttavaņņanā

241. Sattame **poriyā vācāyā**ti puravāsīnam nagaramanussānam vācāsadisāya aparihīnakkharapadāya madhuravācāya. **Vissaṭṭhāyā**ti asandiddhāya¹ apalibuddhāya, pittasemhehi anupahatāyāti attho. **Anelagalāyā**ti yathā dandhamanussā mukhena kheļam gaļantena vācam bhāsanti, na evarūpāya, atha kho niddosāya visadavācāya. **Pariyāpannāyā**ti catusaccapariyāpannāya cattāri saccāni amuñcitvā pavattāya. **Anissitāyā**ti vaṭṭanissitam katvā akathitāya. **Dhammo hi isinam dhajo**ti navavidhalokuttaradhammo isīnam dhajo nāmāti. . Sattamam.

#### 8. Nandasuttavannanā

242. Aṭṭhame ākoṭitapaccākoṭitānīti ekasmim passe pāṇinā vā muggarena vā ākoṭanena ākoṭitāni, parivattetvā ākoṭanena paccākoṭitāni. Añjetvāti añjanena pūretvā. Accham pattanti vippasannavaṇṇam mattikāpattam. Kasmā pana thero evamakāsīti. Satthu ajjhāsayajānanattham. Evam kirassa ahosi "sace Satthā 'sobhati vata me ayam kaniṭṭhabhātiko'ti vakkhati, yāvajīvam imināvākārena carissāmi. Sace ettha dosam dassati², imam ākāram pahāya saṅkāracoļam gahetvā cīvaram katvā dhārento pariyantasenāsane vasanto carissāmī'ti. Assasīti bhavissasi.

Aññātuñchenāti abhilakkhitesu issarajanagehesu kaṭukabhaṇḍasambhāraṁ sugandhaṁ bhojanaṁ pariyesantassa uñcho ñātuñcho nāma. Gharapaṭipāṭiyā pana dvāre ṭhitena laddhaṁ missakabhojanaṁ aññātuñcho nāma. Ayamidha adhippeto. Kāmesu anapekkhinanti vatthukāmakilesakāmesu nirapekkhaṁ. Āraññiko cāti-ādi sabbaṁ samādānavaseneva vuttaṁ. Kāmesu ca anapekkhoti idaṁ suttaṁ devaloke accharāyo dassetvā āgatena aparabhāge kathitaṁ. Imassa kathitadivasato paṭṭhāya thero ghaṭento vāyamanto katipāheneva arahatte patiṭṭhāya sadevake loke aggadakkhiṇeyyo jāto. . Aṭṭhamaṁ.

<sup>1.</sup> Avisaddhitāya (Syā), asanniṭṭhāya (Ka) Dī-Ṭṭha 1. 252 piṭṭhepi passitabbaṁ.

<sup>2.</sup> Dasseti (Sī), dissati (Syā, Ka)

## 9. Tissasuttavannanā

243. Navame **dummano**ti uppannadomanasso. Kasmā panāyam evam dukkhī dummano jātoti? Khattiyapabbajito hesa, tena nam pabbājetvā dupattasātakam nivāsāpetvā varacīvaram pārupetvā akkhīni añjetvā manosilātelena sīsam makkhesum. So bhikkhūsu rattitthānadivātthānam gatesu "bhikkhunā nāma vivittokāse nisīditabban"ti ajānanto bhojanasālam gantvā mahāpītham āruhitvā nisīdi. Disāvacarā āgantukā pamsukūlikā bhikkhū āgantvā "imināva nīhārena rajokinnehi gattehi na sakkā Dasabalam passitum, bhandakam tāva thapessāmā"ti bhojanasālam agamamsu. So tesu mahātheresu āgacchantesu niccalo nisīdiyeva. Aññe bhikkhū "pādavattam karoma, tālavantena<sup>1</sup> bījāmā"ti āpucchanti. Ayam pana nisinnakova "kativassatthā" ti pucchitvā "mayam avassikā, tumhe pana kativassatthā" ti vutte "mayam ajja pabbajitā" ti āha. Atha nam bhikkhū "āvuso adhunā chinnacūlosi, ajjāpi te sīsamūle ūkāgandho vāyatiyeva, tvam nāma ettakesu vuddhataresu vattam apucchantesu nissaddo niccalo nisinno, apacitimattampi te natthi, kassa sāsane pabbajitosī"ti parivāretvā tam vācāsattīhi paharantā "kim tvam iņatto vā bhayatto vā jīvitum asakkonto pabbajito"ti āhamsu. So ekampi theram olokesi, tena "kim mam olokesi mahallakā"ti vutte aññam olokesi, tenapi tatheva vutte athassa "ime mam parivāretvā vācāsattīhi vijjhantī"ti khattiyamāno uppajji. Akkhīsu manivannāni assūni sañcarimsu. Tato ne āha "kassa santikam āgatatthā"ti. Te "kim pana tvam 'mayham santikam agata'ti amhe maññasi gihibyañjanabhatthakā"ti<sup>2</sup> vatvā "sadevake loke aggapuggalassa Satthu santikam āgatamhā"ti āhamsu. So "mayham bhātu santike āgatā tumhe, yadi evam idani vo agatamaggeneva gamanam karissamī"ti kujjhitva nikkhanto antarāmagge cintesi "mavi imināva<sup>3</sup> nīhārena gate Satthā ete na nīharāpessatī"ti dukkhī dummano assūni pavattayamāno agamāsi. Iminā kāraņena esa evam jātoti.

<sup>1.</sup> Tālapaṇṇena (Ka)

<sup>2.</sup> Gihibyañjana-atthikāti (Sī), gihibyañjana-atthakāti (Syā)

<sup>3.</sup> Iminā tāva (Syā, Ka)

Vācāsannitodakenāti<sup>1</sup> vacanapatodena. Sañjambharimakaṁsūti sañjambharitaṁ nirantaraṁ phuṭaṁ akaṁsu, upari<sup>2</sup> vijjhiṁ sūti vuttaṁ hoti. Vattāti pare yadicchakaṁ vadatiyeva. No ca vacanakkhamoti paresaṁ vacanaṁ khamituṁ na sakkoti. Idāni tāva tvaṁ iminā kopena iminā<sup>3</sup> vuttavācāsannitodakena viddho, atīte pana raṭṭhato ca pabbājitoti. Evaṁ vutte "katarasmiṁ kāle Bhagavā"ti bhikkhū Bhagavantaṁ yāciṁsu.

Satthā āha—atīte Bārānasiyam Bārānasirājā rajjam kāresi. Atheko Jātimā, eko Mātangoti dve isavo Bārānasim agamamsu. Tesu Jātimā puretaram gantvā kumbhakārasālāyam nisīdi. Mātango tāpaso pacchā gantvā tattha okāsam yāci kumbhakāro "atthettha pathamataram pavittho pabbajito, tam pucchā"ti āha. So attano parikkhāram gahetvā sālāya dvāramūle thatvā "amhākampi ācariya ekarattivāsāya okāsam dethā"ti āha. Pavisa bhoti. Pavisitvā nisinnam "bho kim gottosī"ti pucchi. Candālagottomhīti. Na sakkā tayā saddhim ekatthāne nisīditum, ekamantam gacchāti. So ca tattheva tinasanthārakam<sup>4</sup> pattharitvā nipajji, Jātimā dvāram nissāya nipajji. Itaro passāvatthāya nikkhamanto tam urasmim akkami. "Ko eso"ti ca vutte "aham ācariyā" ti āha. Re candāla, kim añnato maggam na passasi, atha me āgantvā akkamasīti. Ācariya adisvā me akkantosi, khama<sup>5</sup> mayhanti. So mahāpurise bahi nikkhante cintesi "ayam paccāgacchantopi itova āgamissatī"ti parivattetvā nipajji. Mahāpurisopi "ācariyo ito sīsam katvā nipanno, pādasamīpena gamissāmī"ti pavisanto puna urasmim yeva akkami. "Ko eso"ti ca vutte "aham ācariyā"ti āha. "Pathamam tāva te ajānantena katam, idani mam ghatentova akasi, suriye te uggacchante sattadha muddha phalatū"ti sapi. Mahāpuriso kiñci avatvā pure-aruneyeva sūriyam ganhi, nāssa uggantum adāsi. Manussā ca hatthi-assādayo ca pabujjhimsu.

<sup>1.</sup> Vācāya sannitodakenāti (Syā, Ka, Ṭīkāyam ca) Dī-Ṭṭha 1. 311 piṭṭhepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Upari upari (Sī)

<sup>3.</sup> Iti tvam iminā kopena idha (Sī)

<sup>4.</sup> Tiṇasantarikaṁ (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Akkanto, khamatha (Sī), akkamato khamasi (Syā)

Manussā rājakulam gantvā "deva sakalanagare appabuddho nāma natthi, na ca aruņuggam paññāyati, kim nu kho etan"ti. Tena hi nagaram parivīmamsathāti. Te parivīmamsantā kumbhakārasālāyam dve tāpase disvā "imesam etam kammam bhavissatī"ti gantvā rañño ārocesum. Raññā ca "pucchatha ne"ti vuttā āgantvā Jātimantam pucchimsu "tumhehi andhakāram katan"ti. Na mayā katam, esa pana kūṭajaṭilo chavo anantamāyo, tam pucchathāti. Te āgantvā mahāpurisam pucchimsu "tumhehi bhante andhakāram katan"ti. Āma ayam ācariyo mam abhisapi, tasmā mayā katanti. Te gantvā rañño ārocesum. Rājāpi āgantvā mahāpurisam "tumhehi katam bhante"ti pucchi. Āma mahārājāti. Kasmā bhanteti. Iminā abhisapitomhi, sace mam eso khamāpessati, sūriyam vissajjessāmīti. Rājā "khamāpetha bhante etan"ti āha. Itaro "mādiso Jātimā kim evarūpam caṇḍālam khamāpessati, na khamāpemī"ti.

Atha nam manussā "na kim tvam attano ruciyā khamāpessasī"ti vatvā hatthesu ca pādesu ca gahetvā pādamūle nipajjāpetvā "khamāpehī"ti āhamsu. So nissaddo nipajji. Punapi nam "khamāpehī"ti āhamsu. Tato "khama mayham ācariyā"ti āha. Mahāpuriso "aham tāva tuyham khamitvā sūriyam vissajjessāmi, sūriye pana uggate tava sīsam sattadhā phalissatī"ti vatvā "imassa sīsappamāṇam mattikāpiṇḍam matthake ṭhapetvā etam nadiyā galappamāṇe udake ṭhapethā"ti āha. Manussā tathā akamsu. Ettāvatā saraṭṭhakam rājabalam sannipati. Mahāpuriso sūriyam muñci. Sūriyarasmi āgantvā mattikāpiṇḍam pahari, so sattadhā bhijji. Tāvadeva so nimujjitvā ekena titthena uttaritvā palāyi. Satthā imam vatthum āharitvā "idāni tāva tvam bhikkhūnam santike paribhāsam labhasi, pubbepi imam kodham nissāya raṭṭhato pabbājito"ti anusandhim ghaṭetvā atha nam ovadanto na kho te tam Tissa parirūpanti-ādimāha. . Navamam.

#### 10. Theranāmakasuttavannanā

244. Dasame vaṇṇavādīti ānisaṁsavādī. Yaṁ atītaṁ taṁ pahīnanti atīte khandhapañcake chandarāgappahānena taṁ pahīnaṁ nāma hoti. Anāgatanti anāgatampi khandhapañcakaṁ tattha chandarāgapaṭinissaggena paṭinissaṭṭhaṁ nāma

hoti. **Sabbābhibhun**ti sabbā khandhāyatanadhātuyo ca tayo bhave ca abhibhavitvā ṭhitaṁ. **Sabbavidun**ti taṁ vuttappakāraṁ sabbaṁ viditaṁ pakaṭaṁ katvā ṭhitaṁ. **Sabbesu dhammesū**ti tesveva dhammesu taṇhādiṭṭhilepehi anupalittaṁ. **Sabbañjahan**ti tadeva sabbaṁ tattha chandarāgappahānena jahitvā ṭhitaṁ. **Taṇhakkhaye vimuttan**ti taṇhakkhayasaṅkhāte nibbāne tadārammaṇāya vimuttiyā vimuttaṁ. . Dasamaṁ.

## 11. Mahākappinasuttavannanā

245. Ekādasame **Mahākappino**ti evamnāmako abhiññābalappatto asītimahāsāvakānam abbhantaro mahāthero. So kira gihikāle Kukkutavatīnagare tiyojanasatikam rajjam akāsi. Pacchimabhavikattā pana tathārūpam sāsanam sotum ohitasoto<sup>1</sup> vicarati. Athekadivasam amaccasahassaparivuto uyyānakīlikam agamāsi. Tadā ca Majjhimadesato janghavānijā tam nagaram gantvā bhandam patisāmetvā "rājānam passissāmā"ti pannākārahatthā rājakuladvāram gantvā "rājā uyyānam gato"ti sutvā uyvānam gantvā dvāre thitā patihārassa ārocavimsu. Atha rañno nivedite rājā pakkosāpetvā niyyātitapannākāre vanditvā thite "tātā kuto āgatatthā"ti pucchi. Sāvatthito devāti. Kacci vo rattham subhikkham, dhammiko rājāti. Āma devāti. Atthi pana tumhākam dese kinci sāsananti. Atthi deva, na pana sakkā ucchitthamukhehi kathetunti. Rājā suvannabhingārena udakam dāpesi. Te mukham vikkhāletvā Dasabalābhimukhā añjalim pagganhitvā "deva amhākam dese Buddharatanam nāma uppannan"ti āhamsu. Rañño "Buddho"ti vacane sutamatte sakalasarīram pharamānā pīti uppajji. Tato "Buddhoti tātā vadathā"ti āha. Buddhoti deva vadāmāti. Evam tikkhattum vadāpetvā "Buddhoti padam aparimānam, nāssa sakkā parimānam kātun"ti tasmim yeva pasanno satasahassam datvā puna "aññam kim sāsanan"ti pucchi. Deva dhammaratanam nāma uppannanti. Tampi sutvā tatheva tikkhattum patiñnam gahetvā aparampi satasahassam datvā puna "añnam kim sāsanan"ti pucchi, samgharatanam deva uppannanti. Tampi sutvā tatheva tikkhattum patiññam gahetvā aparampi

satasahassam datvā dinnabhāvam paṇṇe likhitvā "tātā deviyā santikam gacchathā"ti pesesi. Tesu gatesu amacce pucchi "tātā Buddho loke uppanno, tumhe kim karissathā"ti. Deva tumhe kim kattukāmāti. Aham pabbajissāmīti. Mayampi pabbajissāmāti. Te sabbepi gharam vā kuṭumbam vā anapaloketvā ye asse āruyha gatā, teheva nikkhamimsu.

Vānijā Anojādeviyā santikam gantvā pannam dassesum. Sā vācetvā "raññā tumhākam bahū kahāpaṇā dinnā, kim tumhehi katam tātā"ti pucchi. Piyasāsanam devi ānītanti. Amhepi sakkā tātā sunāpetunti. Sakkā devi, ucchitthamukhehi pana vattum na sakkāti. Sā Suvannabhingārena udakam dāpesi. Te mukham vikkhāletvā rañño ārocitanayeneva ārocesum. Sāpi sutvā uppannapāmojjā teneva nayena ekekasmim pade tikkhattum patiññam gahetvā patiññāgananāya tīni tīni katvā navasatasahassāni adāsi. Vānijā sabbānipi dvādasasatasahassāni labhimsu. Atha ne "rājā kaham tātā"ti pucchi. Pabbajissāmīti nikkhanto devīti. "Tena hi tātā tumhe gacchathā"ti te uyyojetvā raññā saddhim gatānam amaccānam mātugāme pakkosāpetvā "tumhe attano sāmikānam gatatthānam jānātha ammā"ti pucchi. Jānāma ayye, raññā saddhim uyyānakīlikam gatāti. Āma gatā, tattha pana gantvā "Buddho uppanno, dhammo uppanno, samgho uppanno"ti sutvā "Dasabalassa santike pabbajissāmā"ti gatā, tumhe kim karissathāti. Tumhe pana ayye kim kattukāmāti. Aham pabbajissāmi, na tehi vantavamanam jivhagge thapeyyanti. "Yadi evam mayampi pabbajissāmā"ti sabbā rathe yojāpetvā nikkhamimsu.

Rājāpi amaccasahassena saddhim Gaṅgāya tīram pāpuṇi. Tasmiñca samaye Gaṅgā pūrā hoti. Atha nam disvā "ayam Gaṅgā pūrā caṇḍamacchākiṇṇā, amhehi saddhim āgatā dāsā vā manussā vā natthi, ye no nāvam vā uļumpam vā katvā dadeyyum, etassa pana Satthu guṇā nāma heṭṭhā Avīcito upari yāva bhavaggā patthaṭā, sace esa Satthā Sammāsambuddho, imesam assānam khurapiṭṭhāni mā tementū"ti udakapiṭṭhena asse

pakkhandāpesum. Eka-assassāpi khurapiṭṭhamattami¹ na temi, rājamaggena gacchantā viya paratīram patvā purato aññam mahānadim pāpuṇimsu. Tattha aññā saccakiriyā natthi, tāya eva saccakiriyāya tampi aḍḍhayojanavitthāram nadim atikkamimsu. Atha tatiyam Candabhāgam nāma mahānadim patvā tampi tāya eva saccakiriyāya atikkamimsu.

Satthāpi tamdivasam paccūsasamaye mahākarunāsamāpattito vutthāya lokam olokento "ajja Mahākappino tiyojanasatikam rajjam pahāya amaccasahassaparivāro mama santike pabbajitum āgacchatī"ti disvā mayā tesam paccuggamanam kātum yuttan"ti pātova sarīrapatijagganam katvā bhikkhusamghaparivāro Sāvatthiyam pindāya caritvā pacchābhattam pindapātapatikkanto savameva pattacīvaram gahetvā ākāse uppatitvā Candabhāgāya nadiyā tīre tesam uttaranatitthassa<sup>2</sup> abhimukhe thāne mahānigrodharukkho atthi, tattha pallankena nisīditvā parimukham satim upatthapetvā chabbannabuddharasmiyo vissajjesi. Te tena titthena uttarantā ca chabbannabuddharasmiyo ito cito ca vidhāvantiyo olokentā Dasabalassa punnacandasassirikam<sup>3</sup> mukham disvā "yam Satthāram uddissa mayam pabbajitā, addhā so eso"ti dassaneneva nittham gantvā ditthatthānato patthāya onatā vandamānā āgamma Satthāram vandimsu. Rājā gopphakesu gahetvā Satthāram vanditvā ekamantam nisīdi saddhim amaccasahassena. Satthā tesam dhammam kathesi. Desanāpariyosāne sabbe arahatte patitthāya Satthāram pabbajjam yācimsu. Satthā "pubbe ime cīvaradānassa dinnattā attano cīvarāni gahetvāva āgatā"ti suvannavannam hattham pasāretvā "etha bhikkhavo svākkhāto dhammo, caratha brahmacariyam sammā dukkhassa antakiriyāyā"ti āha. Sāva tesam āyasmantānam pabbajjā ca upasampadā ca ahosi, Vassasatthikattherā<sup>4</sup> viya Satthāram parivārayimsu.

Anojāpi devī rathasahassaparivārā Gaṅgātīraṁ patvā rañño atthāya ābhataṁ nāvaṁ vā uļumpaṁ vā adisvā attano byattatāya cintesi "rājā saccakiriyaṁ katvā gato bhavissati, so pana Satthā na kevalaṁ

<sup>1.</sup> Khurapitthimattam (Sī)

<sup>3.</sup> Punnacandasarikkhakam (Sī)

<sup>2.</sup> Uttaranadititthassa (Syā)

<sup>4.</sup> Vassasatikattherā (Sī)

tesamyeva atthāya nibbatto, sace so Satthā Sammāsambuddho, amhākam rathā mā udake nimujjimsū"ti udakapiṭṭhe rathe pakkhandāpesi. Rathānam nemivaṭṭimattampi na temi. Dutiyatatiyanadīpi teneva saccakārena uttaramānāyeva nigrodharukkhamūle Satthāram addasa. Satthā "imāsam attano sāmike passantīnam chandarāgo uppajjitvā maggaphalānam antarāyam kareyya, so evam kātum na sakkhissatī"ti yathā aññamañne na passanti, tathā akāsi. Tā sabbāpi titthato uttaritvā Dasabalam vanditvā nisīdimsu. Satthā tāsam dhammam kathesi, desanāpariyosāne sabbāpi sotāpattiphale patiṭṭhāya aññamañne passimsu. Satthā "uppalavaṇṇā āgacchatū"ti cintesi. Therī āgantvā sabbā pabbājetvā ādāya bhikkhunīnam upassayam gatā. Satthā bhikkhusahassam gahetvā ākāsena Jetavanam agamāsi. Imam sandhāyetam vuttam "Mahākappinoti evamnāmako abhiñnābalappatto asītimahāsāvakānam abbhantaro mahāthero"ti.

Janetasminti janite, pajāyāti attho. Ye gottapaţisārinoti ye "mayam Vāsetthā Gotamā"ti gottam patisaranti patijānanti, tesam khattiyo setthoti attho. Vijjācaranasampannoti atthahi vijjāhi ceva pannarasadhammabhedena caranena ca samannāgato. Tapatīti virocati. Jhāyī tapati brāhmanoti khīnāsavabrāhmano duvidhena jhānena jhāyamāno tapati virocati<sup>1</sup>. Tasmim pana khane Kāludāyitthero duvidhena jhānena jhāyamāno avidūre nisinno hoti. Buddho tapatīti Sabbaññubuddho virocati. Sabbamaṅgalagāthā kiresā. Bhātikarājā kira ekam pūjam kāretvā ācariyakam<sup>2</sup> āha "tīhi ratanehi amuttam ekam jayamangalam vadathā"ti. So Tepitakam Buddhavacanam sammasitvā imam gātham vadanto "divā tapati ādicco"ti vatvā atthangamentassa sūriyassa anjalim pagganhi. "Rattimābhāti candimā"ti utthahantassa candassa añjalim pagganhi. "Sannaddho khattiyo tapatī"ti rañño añjalim pagganhi. "Jhāyī tapati brāhmano"ti bhikkhusamghassa añjalim pagganhi. "Buddho tapati tejasā"ti vatvā pana mahācetiyassa añjalim pagganhi. Atha nam rājā "mā hattham otārehī"ti ukkhittasmimyeva hatthe sahassam thapesi. . Ekādasamam.

## 12. Sahāyakasuttavaņņanā

246. Dvādasame **cirarattamsametikā**ti<sup>1</sup> dīgharattam samsanditvā sametvā ṭhitaladdhino. Te kira<sup>2</sup> pañcajātisatāni ekatova vicarimsu. **Sameti nesam saddhammo**ti idāni imesam ayam sāsanadhammo samsandati sameti. **Dhamme Buddhappavedite**ti Buddhena pavedite<sup>3</sup> dhamme etesam sāsanadhammo sobhatīti attho. **Suvinītā kappinenā**ti attano upajjhāyena ariyappavedite dhamme suṭṭhu vinītā. Sesam sabbattha uttānamevāti. . Dvādasamam.

Bhikkhusamyuttavannanā niţthitā.

Iti Sāratthappakāsiniyā Samyuttanikāyaṭṭhakathāya

Nidānavaggavannanā nitthitā.

<sup>1.</sup> Samāhitāti (Sī), samenikāti (Syā)

<sup>3.</sup> Paveditamhi (Syā)

## Khandhavagga

# Samyuttaţţhakathā

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

## 1. Khandhasamyutta

1. Nakulapituvagga

## 1. Nakulapitusuttavannanā

1. Khandhiyavaggassa<sup>1</sup> paṭhame Bhaggesūti evaṁnāmake janapade. Susumāragireti Susumāragiranagare. Tasmiṁ kira māpiyamāne susumāro saddamakāsi, tenassa "Susumāragiran"tveva nāmaṁ akaṁsu. Bhesakaļāvaneti Bhesakaļāya nāma yakkhiniyā adhivutthattā evaṁladdhanāme vane. Tad eva migagaṇassa<sup>2</sup> abhayatthāya dinnattā migadāyoti vuccati. Bhagavā tasmiṁ janapade taṁ nagaraṁ nissāya tasmiṁ vanasaṇḍe viharati. Nakulapitāti Nakulassa nāma dārakassa pitā.

Jiṇṇoti jarājiṇṇo. Vuḍḍhoti vayovuḍḍho. Mahallakoti jātimahallako. Addhagatoti tiyaddhagato. Vayo-anuppattoti tesu tīsu addhesu pacchimavayaṁ anuppatto. Āturakāyoti gilānakāyo. Idañhi sarīraṁ suvaṇṇawaṇṇampi niccapaggharaṇaṭṭhena āturaṁ yeva

nāma. Visesena panassa jarāturatā byādhāturatā maraṇāturatāti tisso āturatā honti. Tāsu kiñcāpi eso mahallakattā jarāturova, abhiṇharogatāya panassa byādhāturatā idha adhippetā. **Abhikkhaṇātaṅko**ti abhiṇharogo nirantararogo. **Aniccadassāvī**ti tāya āturatāya icchiticchitakkhaṇe āgantuṁ asakkonto kadācideva daṭṭhuṁ labhāmi, na sabbakālanti attho. **Manobhāvanīyānan**ti manavaḍḍhakānaṁ. Yesu hi diṭṭhesu¹ kusalavasena cittaṁ vaḍḍhati, te Sāriputtamoggallānādayo mahātherā manobhāvanīyā nāma. **Anusāsatū**ti punappunaṁ sāsatu. Purimaṁ hi vacanaṁ ovādo nāma, aparāparaṁ anusāsanī nāma. Otiṇṇe vā vatthusmiṁ vacanaṁ ovādo nāma, anotiṇṇe tantivasena vā paveṇivasena vā vuttaṁ anusāsanī nāma. Api ca ovādoti vā anusāsanīti vā atthato ekameva, byañjanamattameva nānaṁ.

Āturo hāyanti āturo hi ayam, suvaṇṇavaṇṇo piyaṅgusāmopi samāno niccapaggharaṇaṭṭhena āturo yeva. Aṇḍabhūtoti aṇḍaṁ viya bhūto dubbalo. Yathā kukkuṭaṇḍaṁ vā mayūraṇḍaṁ vā geṇḍukaṁ viya gahetvā khipantena vā paharantena vā na sakkā kīḷituṁ, tāvadeva bhijjati, evamayampi kāyo kaṇṭakepi khāṇukepi pakkhalitassa bhijjatīti aṇḍaṁ viya bhūtoti aṇḍabhūto. Pariyonaddhoti sukhumena chavimattena pariyonaddho. Aṇḍaṁ hi sāratacena pariyonaddhaṁ, tena² ḍaṁsamakasādayo nilīyitvāpi chaviṁ chinditvā yūsaṁ paggharāpetuṁ na sakkonti. Imasmiṁ pana chaviṁ chinditvā yaṁ icchanti, taṁ karonti. Evaṁ sukhumāya chaviyā pariyonaddho. Kimaññatra bālyāti bālabhāvato aññaṁ kimatthi? Bālo yeva ayanti attho. Tasmāti yasmā ayaṁ kāyo evarūpo, tasmā.

Tenupasaṅkamīti rañño cakkavattissa upaṭṭhānaṁ gantvā anantaraṁ pariṇāyakaratanassa upaṭṭhānaṁ gacchanto rājapuriso viya Saddhammacakkavattissa Bhagavato upaṭṭhānaṁ gantvā anantaraṁ Dhammasenāpatissa apacitiṁ kātukāmo yenāyasmā Sāriputto, tenupasaṅkami. Vippasannānīti suṭṭhupasannāni. Indriyānīti manacchaṭṭhāni indriyāni. Parisuddhoti niddoso.

<sup>1.</sup> Ditthesu ditthesu (Sī), ditthesu kulesu (Ka) 2. Tenettha (Syā), tena thaddham (Ka)

Pariyodātoti tass'eva vevacanam. Nirupakkilesatā yeva hi esa pariyodātoti vutto, na setabhāvena. Etassa ca pariyodātatam disvāva indriyānam vippasannatam aññāsi. Nayaggāhapaññā kir'esā Therassa.

Katham hi no siyāti kena kāranena na laddhā bhavissati? Laddhā yevāti attho. Iminā kim dīpeti? Satthu vissāsikabhāvam. Ayam kira Satthu ditthakālato patthāya pitipemam, upāsikā cassa mātipemam patilabhati. Ubhopi "mama putto" ti Satthāram vadanti. Bhavantaragato hi nesam sineho. Sā kira upāsikā pañca jātisatāni Tathāgatassa mātā'va, so ca gahapati pitā'va ahosi. Puna pañca jātisatāni upāsikā mahāmātā, upāsako mahāpitā, tathā cūlamātā cūlapitāti. Evam Satthā diyaddha-attabhāvasahassam tesam yeva hatthe vaddhito. Ten'eva te yam n'eva puttassa, na pitu santike kathetum sakkā, tam Satthu santike nisinnā kathenti. Iminā yeva ca kāranena Bhagavā "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam upāsakānam vissāsikānam yadidam Nakulapitā gahapati, yad idam Nakulamātā gahapatānī"ti<sup>1</sup> te etadagge thapesi. Iti so imam vissāsikabhāvam pakāsento katham hi no siyāti āha. Amatena abhisittoti n'ass'idha aññam kiñci jhānam vā vipassanā vā maggo vā phalam vā "amatābhiseko"ti datthabbo, madhuradhammadesanā yeva<sup>2</sup> pana "amatābhiseko"ti veditabbo. **Dūratopī**ti tiroratthāpi tirojanapadāpi.

Assutavā puthujjanoti idam vuttatthameva. Ariyānam adassāvīti-ādīsu ariyāti ārakattā kilesehi, anaye na iriyanato, aye iriyanato, sadevakena ca lokena araṇīyato Buddhā ca Paccekabuddhā ca Buddhasāvakā ca vuccanti. Buddhā eva vā idha ariyā. Yath'āha—"sadevake bhikkhave loke -pa-Tathāgato ariyoti vuccatī"ti³. Sappurisānanti ettha pana Paccekabuddhā Tathāgatasāvakā ca sappurisāti veditabbā. Te hi lokuttaraguṇayogena sobhanā purisāti sappurisā. Sabb'eva vā ete dvedhāpi vuttā. Buddhāpi hi ariyā ca sappurisā ca, Paccekabuddhā Buddhasāvakāpi. Yath'āha—

<sup>1.</sup> Am 1. 27 pitthe. 2. Madhuradhammasavanamyeva (Sī) 3. Sam 3. 381 pitthe.

"Yo ve kataññū katavedi dhīro, Kalyāṇamitto daļhabhatti ca hoti.

Dukhitassa sakkacca karoti kiccam, Kathāvidham sappurisam vadantī"ti<sup>1</sup>.

"Kalyāṇamitto daļhabhatti ca hotī"ti ettāvatā hi Buddhasāvako vutto, kataññutādīhi Paccekabuddhabuddhāti. Idāni yo tasaṁ ariyānaṁ adassanasīlo, na ca dassane sādhukārī, so "ariyānaṁ adassāvī"ti veditabbo. So ca cakkhunā adassāvī, ñāṇena adassāvīti duvidho. Tesu ñāṇena adassāvī idha adhippeto. Maṁsacakkhunā hi dibbacakkhunā vā ariyā diṭṭhāpi adiṭṭhā'va honti tesaṁ cakkhūnaṁ vaṇṇamattaggahaṇato na ariyabhāvagocarato. Soṇasiṅgālādayopi cakkhunā ariye passanti, na c'ete ariyānaṁ dassāvino nāma.

Tatr'idam vatthu—Cittalapabbatavāsino kira khīṇāsavattherassa upaṭṭhāko vuḍḍhapabbajito ekadivasam therena saddhim piṇḍāya caritvā therassa pattacīvaram gahetvā piṭṭhito āgacchanto theram pucchi "ariyā nāma bhante kīdisā"ti. Thero āha "idhekacco mahallako ariyānam pattacīvaram gahetvā vattapaṭivattam² katvā sahacarantopi neva ariye jānāti, evam dujjānāvuso ariyā"ti. Evam vuttepi so neva aññāsi. Tasmā na cakkhunā dassanam dassanam, ñāṇena dassanameva dassanam. Yathāha—"kim te Vakkali iminā pūtikāyena diṭṭhena. Yo kho Vakkali dhammam passati, so mam passati. Yo mam passati, so dhammam passatī"ti³. Tasmā cakkhunā passantopi ñāṇena ariyehi diṭṭham aniccādilakkhaṇam apassanto, ariyādhigatañca dhammam anadhigacchanto ariyakaradhammānam ariyabhāvassa ca adiṭṭhattā "ariyānam adassāvī"ti veditabbo.

Ariyadhammassa akovidoti satipaṭṭhānādibhede ariyadhamme akusalo. Ariyadhamme avinītoti ettha pana—

Duvidho vinayo nāma, ekamekettha pañcadhā. Abhāvato tassa ayam, avinītoti vuccati.

Ayam hi samvaravinayo pahānavinayoti duvidho vinayo. Ettha ca duvidhepi vinaye ekameko vinayo pañcadhā bhijjati. **Samvaravinayo**pi hi sīlasamvaro satisamvaro ñāṇasamvaro khantisamvaro vīriyasamvaroti pañcavidho. **Pahānavinayo**pi tadangappahānam vikkhambhanappahānam samucchedappahānam paṭippassaddhippahānam nissaraṇappahānanti pañcavidho.

Tattha "iminā pātimokkhasamvarena upeto hoti samupeto"ti<sup>1</sup> ayam sīlasamvaro. "Rakkhati cakkhundriyam, cakkhundriye samvaram āpajjatī"ti<sup>2</sup> ayam satisamvaro.

"Yāni sotāni lokasmim, (Ajitāti Bhagavā) Sati tesam nivāraņam. Sotānam samvaram brūmi, Paññāyete pidhīyare"ti<sup>3</sup>—

Ayam ñāṇasamvaro. "Khamo hoti sītassa uṇhassā"ti<sup>4</sup> ayam khantisamvaro. "Uppannam kāmavitakkam nādhivāsetī"ti<sup>5</sup> ayam vīriyasamvaro. Sabbopi cāyam samvaro yathāsakam samvaritabbānam vinetabbānamca kāyaduccaritādīnam samvaraṇato "samvaro", vinayanato "vinayo"ti vuccati. Evam tāva samvaravinayo pancadhā bhijjatīti veditabbo.

Tathā yaṁ nāmarūpaparicchedādīsu vipassanāñāṇesu paṭipakkhabhāvato dīpālokeneva tamassa, tena tena vipassanāñāṇena tassa tassa anatthassa<sup>6</sup> pahānaṁ. Seyyathidaṁ? Nāmarūpavavatthānena sakkāyadiṭṭhiyā, paccayapariggahena ahetuvisamahetudiṭṭhīnaṁ, tasseva aparabhāgena kaṅkhāvitaraṇena kathaṁkathībhāvassa, kalāpasammasanena "ahaṁ mamā"ti gāhassa, maggāmaggavavatthānena amagge maggasaññāya, udayadassanena ucchedadiṭṭhiyā, vayadassanena sassatadiṭṭhiyā, bhayadassanena sabhaye abhayasaññāya, ādīnavadassanena assādasaññāya, nibbidānupassanāya<sup>7</sup>

<sup>1.</sup> Abhi 2. 255 pitthe. 2. Dī 1. 66; Ma 1. 238; Sam 2. 384; Am 1. 111 pitthādīsu.

<sup>3.</sup> Khu 1. 434; Khu 8. 30 piṭṭhesu. 4. Ma 1. 13: Aṁ 2. 433; Aṁ 3. 341 piṭṭhesu.

<sup>5.</sup> Ma 1. 14; Am 2. 432; Am 3. 342 pitthesu.

<sup>6.</sup> Aṅgassa (Sī)

<sup>7.</sup> Nibbidānupassanena (Syā, Ka)

abhiratisaññāya, muccitukamyatāñāṇena amuccitukāmatāya. Upekkhāñāṇena anupekkhāya, anulomena dhammaṭṭhitiyaṁ nibbāne ca paṭilomabhāvassa, gotrabhunā saṅkhāranimittagāhassa pahānaṁ, etaṁ **tadaṅgappahānaṁ** nāma.

Yam pana upacārappanābhedena samādhinā pavattibhāvanivāraṇato ghaṭappahāreneva udakapiṭṭhe sevālassa, tesam tesam nīvaraṇādidhammānam pahānam, etam vikkhambhanappahānam nāma. Yam catunnam ariyamaggānam, bhāvitattā tamtammaggavato attano santāne "diṭṭhigatānam pahānāyā"ti-ādinā¹ nayena vuttassa samudayapakkhikassa kilesagaṇassa accantam appavattibhāvena² pahānam, idam samucchedappahānam nāma. Yam pana phalakkhaṇe paṭippassaddhattam kilesānam, etam paṭippassaddhippahānam nāma.

Yam sabbasankhatanissaṭattā pahīnasabbasankhatam nibbānam, etam nissaraṇappahānam nāma. Sabbampi cetam pahānam yasmā cāgaṭṭhena pahānam, vinayanaṭṭhena vinayo, tasmā "pahānavinayo"ti vuccati. Tamtampahānavato³ vā tassa tassa vinayassa sambhavatopetam "pahānavinayo"ti vuccati. Evam pahānavinayopi pañcadhā bhijjatīti veditabbo.

Evamayam sankhepato duvidho, bhedato ca dasavidho vinayo bhinnasamvarattā pahātabbassa ca appahīnattā yasmā etassa assutavato puthujjanassa natthi, tasmā abhāvato tassa ayam "avinīto"ti vuccatīti. Esa nayo sappurisānam adassāvī sappurisadhammassa akovido sappurisadhamme avinītoti etthāpi. Ninnānākaraṇam hi etam atthato. Yathāha—

"Yeva te ariyā, teva te sappurisā. Yeva te sappurisā, teva te ariyā. Yo eva so ariyānam dhammo, so eva so sappurisānam dhammo. Yo eva so sappurisānam dhammo, so eva so ariyānam dhammo. Yeva te ariyavinayā, teva te sappurisavinayā. Yeva te

<sup>1.</sup> Abhi 1. 72; Abhi 2. 276 pitthesu.

<sup>2.</sup> Accantaṁ appavattabhāvena (Sī), accanta-appavattibhāvena (Syā)

<sup>3.</sup> Tamtampahānangato (Sī)

sappurisavinayā, teva te ariyavinayā. Ariyeti vā sappuriseti vā, ariyadhammeti vā sappurisadhammeti vā, ariyavinayeti vā sappurisavinayeti vā esese eke ekaṭṭhe same samabhāge tajjāte taññevā"ti.

Rūpaṁ attato samanupassatīti idhekacco rūpaṁ attato samanupassati, "yaṁ rūpaṁ, so ahaṁ, yo ahaṁ, taṁ rūpan"ti rūpañca attañca advayaṁ samanupassati. Seyyathāpi nāma telappadīpassa jhāyato yā acci, so vaṇṇo. Yo vaṇṇo, sā accīti acciñca vaṇṇañca advayaṁ samanupassati, evameva idhekacco rūpaṁ attato samanupassati -pa- advayaṁ samanupassatīti evaṁ rūpaṁ "attā"ti diṭṭhipassanāya passati. Rūpavantaṁ vā attānanti arūpaṁ "attā"ti gahetvā chāyāvantaṁ rukkhaṁ viya taṁ rūpavantaṁ samanupassati. Attani vā rūpanti arūpameva "attā"ti gahetvā pupphasmiṁ gandhaṁ viya attani rūpaṁ samanupassati. Rūpasmiṁ vā attānanti arūpameva "attā"ti gahetvā karaṇḍake¹ maṇiṁ viya taṁ attānaṁ rūpasmiṁ samanupassati. Pariyuṭṭhaṭṭhāyīti pariyuṭṭhānākārena² abhibhavanākārena ṭhito, "ahaṁ rūpaṁ, mama rūpan"ti evaṁ taṇhādiṭṭhīhi gilitvā pariniṭṭhapetvā gaṇhanako nāma hotīti attho. Tassa taṁ rūpanti tassa taṁ evaṁ gahitaṁ rūpaṁ. Vedanādīsupi eseva nayo.

Tattha "rūpam attato samanupassatī"ti suddharūpameva attāti kathitam. "Rūpavantam vā attānam, attani vā rūpam, rūpasmim vā attānam, vedanam attato -pa- saññam, sankhāre, viññāṇam attato samanupassatī"ti imesu sattasu ṭhānesu arūpam attāti kathitam. "Vedanāvantam vā attānam, attani vā vedanam, vedanāya vā attānam"ti evam catūsu khandhesu tiṇṇam tiṇṇam vasena dvādasasu ṭhānesu rūpārūpamissako attā kathito. Tattha "rūpam attato samanupassatī, vedanam, saññam, sankhāre, viññāṇam attato samanupassatī"ti imesu pañcasu ṭhānesu ucchedadiṭṭhi kathitā, avasesesu sassatadiṭṭhīti evamettha pannarasa bhavadiṭṭhiyo pañca vibhavadiṭṭhiyo honti, tā sabbāpi maggāvaraṇā, na saggāvaraṇā, paṭhamamaggavajjhāti veditabbā.

Evam kho gahapati āturakāyo ceva hoti āturacitto cāti kāyo nāma Buddhānampi āturoyeva. Cittam pana rāgadosamohānugatam āturam nāma, tam idha dassitam. No ca āturacittoti idha nikkilesatāya cittassa anāturabhāvo dassito. Iti imasmim sutte lokiyamahājano āturakāyo ceva āturacitto cāti dassito, khīṇāsavā āturakāyā anāturacittā, satta sekhā neva āturacittā, na anāturacittāti veditabbā. Bhajamānā pana anāturacittatamyeva¹ bhajantīti. . Paṭhamam.

## 2. Devadahasuttavannanā

2. Dutiye **Devadahan**ti devā vuccanti rājāno, tesam mangaladaho,

sayamjāto vā so dahoti, tasmā "Devadaho"ti vutto. Tassa avidūre nigamo Devadahantveva napumsakalingavasena sankhamgato.

Pacchābhūmagamikāti pacchābhūmam aparadisāyam niviṭṭham janapadam gantukāmā. Nivāsanti temāsam vassāvāsam. Apalokitoti āpucchito.

Apalokethāti āpucchatha. Kasmā theram āpucchāpeti? Te sabhāre kātukāmatāya. Yo hi ekavihāre vasantopi santikam na gacchati pakkamanto anāpucchā pakkamati, ayam nibbhāro nāma. Yo ekavihāre vasantopi

āgantvā passati, pakkamanto āpucchati, ayam sabhāro nāma. Imepi bhikkhū Bhagavā "evamime<sup>2</sup> sīlādīhi vaddhissantī"ti sabhāre kātukāmo āpucchāpeti.

Paṇḍitoti dhātukosallādinā catubbidhena paṇḍiccena samannāgato. Anuggāhakoti āmisānuggahena ca dhammānuggahena cāti dvīhipi anuggahehi anuggāhako. Thero kira aññe bhikkhū viya pātova piṇḍāya agantvā sabbabhikkhūsu gatesu sakalaṁ saṁghārāmaṁ anuvicaranto asammaṭṭhaṭṭhānaṁ sammajjati, achaḍḍitaṁ kacavaraṁ chaḍḍeti, saṁghārāme dunnikkhittāni mañcapīṭhadārubhaṇḍamattikābhaṇḍāni paṭisāmeti. Kiṁ kāraṇā? Mā aññatitthiyā vihāraṁ paviṭṭhā disvā paribhavaṁ akaṁsū"ti. Tato gilānasālaṁ gantvā gilāne assāsetvā "kenattho"ti pucchitvā

yena attho hoti,

tadattham tesam daharasāmaņere ādāya bhikkhācāravattena vā sabhāgaṭṭhāne vā bhesajjam pariyesitvā tesam datvā "gilānupaṭṭhānam nāma Buddhapaccekabuddhehi vaṇṇitam, gacchatha sappurisā appamattā hothā"ti te pesetvā sayam piṇḍāya caritvā upaṭṭhākakule vā bhattakiccam katvā vihāram gacchati. Idam tāvassa nibaddhavāsaṭṭhāne āciṇṇam.

Bhagavati pana cārikam caramāne "aham aggasāvako"ti upāhanam āruyha chattam gahetvā purato purato na gacchati. Ye pana tattha mahallakā vā ābādhikā vā atidaharā vā, tesam rujjanaṭṭhānāni telena makkhāpetvā pattacīvaram attano daharasāmaṇerehi gāhāpetvā tamdivasam vā dutiyadivasam vā te gaṇhitvāva gacchati. Ekadivasam hi taññeva āyasmantam ativikāle sampattattā senāsanam alabhitvā cīvarakuṭiyam nisinnam disvā Satthā punadivase bhikkhusamgham sannipātāpetvā hatthivānaratittiravatthum¹ kathetvā "yathāvuḍḍham senāsanam dātabban"ti sikkhāpadam² paññāpesi. Evam tāvesa āmisānuggahena anuggaṇhāti. Ovadanto panesa satavārampi sahassavārampi tāva ovadati, yāva so puggalo sotāpattiphale patiṭṭhāti, atha nam vissajjetvā aññam ovadati. Iminā nayena ovadato cassa ovāde ṭhatvā arahattam pattā gaṇanapatham atikkantā. Evam dhammānuggahena anuggaṇhāti.

Paccassosunti te bhikkhū "amhākaṁ neva upajjhāyo, na ācariyo, na sandiṭṭhasambhatto, kiṁ tassa santike karissāmā"ti tuṇhībhāvaṁ anāpajjitvā "evaṁ bhante"ti Satthu vacanaṁ sampaṭicchiṁsu. Eṭagalāgumbeti³ gacchamaṇḍapake⁴. So kira eṭagalāgumbo dhuvasalilaṭṭhāne jāto. Athettha catūhi pādehi maṇḍapaṁ katvā tassa upari taṁ gumbaṁ āropesuṁ, so taṁ maṇḍapaṁ chādesi. Athassa heṭṭhā iṭṭhakāhi paricinitvā vālikaṁ okiritvā āsanaṁ paññāpayiṁsu. Sītalaṁ divāṭṭhānaṁ udakavāto vāyati. Thero tasmiṁ nisīdi. Taṁ sandhāya vuttaṁ "eṭagalāgumbe"ti.

Nānāverajjagatanti ekassa rañño rajjato nānāvidham rajjagatam. Virajjanti aññam rajjam. Yathā hi sadesato añño videso, evam nivuttharajjato

<sup>1.</sup> Vi 4. 310; Khu 5. 9 pitthesu. 2. Vi 4. 310 pitthe. 3. Elakālagumbeti (Tīkā)

<sup>4.</sup> Gacchamaṇḍape (Sī), gudhe jigucchamaṇḍapake (Syā)

aññaṁ rajjaṁ virajjaṁ nāma, taṁ verajjanti vuttaṁ. Khattiyapaṇḍitāti Bimbisārakosalarājādayo paṇḍitarājāno. Brāhmaṇapaṇḍitāti Caṅkītārukkhādayo paṇḍitabrāhmaṇā. Gahapatipaṇḍitāti Cittasudattādayo paṇḍitagahapatayo. Samaṇapaṇḍitāti Sabhiyapilotikādayo paṇḍitaparibbājakā. Vīmaṁsakāti atthagavesino. Kiṁvādīti kiṁ attano dassanaṁ vadati, kiṁladdhikoti attho. Kimakkhāyīti kiṁ sāvakānaṁ ovādānusāsaniṁ ācikkhati. Dhammassa cānudhammanti Bhagavatā vuttabyākaraṇassa anubyākaraṇaṁ. Sahadhammikoti sakāraṇo. Vādānuvādoti Bhagavatā vuttavādassa anuvādo. "Vādānupāto"tipi pāṭho, Satthu vādassa anupāto anupatanaṁ, anugamananti attho. Imināpi vādaṁ anugato vādoyeva dīpito hoti.

Avigatarāgassāti-ādīsu taṇhāvaseneva attho veditabbo. Taṇhā hi rajjanato rāgo, chandiyanato chando, piyāyanaṭṭhena pemaṁ, pivitukāmaṭṭhena pipāsā, anudahaṭṭhena pariļāhoti vuccati. Akusale cāvuso dhammeti-ādi kasmā āraddhaṁ? Pañcasu khandhesu avītarāgassa ādīnavaṁ, vītarāgassa ca ānisaṁsaṁ dassetuṁ. Tatra avighātoti niddukkho. Anupāyāsoti nirupatāpo. Apariļāhoti niddāho. Evaṁ sabbattha attho veditabbo. . Dutiyaṁ.

## 3. Hāliddikānisuttavannanā

3. Tatiye avantīsūti Avantidakkhiṇāpathasaṅkhāte Avantiraṭṭhe. Kuraraghareti¹ evaṁnāmake nagare. Papāteti ekato papāte. Tassa kira pabbatassa ekaṁ passaṁ chinditvā pātitaṁ viya ahosi. "Pavatte"tipi pāṭho, nānātitthiyānaṁ laddhipavattaṭṭhāneti attho. Iti thero tasmiṁ raṭṭhe taṁ nagaraṁ nissāya tasmiṁ pabbate viharati. Hāliddikānīti evaṁnāmako. Aṭṭhakavaggiye Māgaṇḍiyapañheti aṭṭhakavaggikamhi Māgaṇḍiyapañho nāma atthi, tasmiṁ pañhe. Rūpadhātūti rūpakkhandho adhippeto. Rūpadhāturāgavinibaddhanti rūpadhātumhi rāgena vinibaddhaṁ. Viññāṇanti kammaviññānaṁ. Okasārīti gehasārī ālayasārī.

Kasmā panettha "viññāṇadhātu kho gahapatī"ti na vuttanti? Sammohavighātattham. "Oko"ti hi atthato paccayo vuccati, purejātañca kammaviññāṇam pacchājātassa kammaviññāṇassapi vipākaviññāṇassapi, vipākaviññāṇañca vipākaviññāṇassapi kammaviññāṇassapi paccayo hoti, tasmā "kataram nu kho idha viññāṇan"ti sammoho bhaveyya, tassa vighātattham tam agahetvā asambhinnāva desanā katā. Apica ārammaṇavasena catasso abhisaṅkhāraviññāṇaṭṭhitiyo vuttāti tā dassetumpi idha viññāṇam na gahitam.

Upayupādānāti taṇhūpayadiṭṭhūpayavasena dve upayā, kāmupādānādīni cattāri upādānāni ca. Cetaso adhiṭṭhānābhinivesānusayāti akusalacittassa adhiṭṭhānabhūtā ceva abhinivesabhūtā ca anusayabhūtā ca. Tathāgatassāti Sammāsambuddhassa. Sabbesampi hi khīṇāsavānaṁ ete pahīnāva, Satthu pana khīṇāsavabhāvo loke atipākaṭoti uparimakoṭiyā evaṁ vuttaṁ. Viññāṇadhātuyāti idha viññāṇaṁ kasmā gahitaṁ? Kilesappahānadassanatthaṁ. Kilesā hi na kevalaṁ catūsuyeva khandhesu pahīnā pahīyanti, pañcasupi pahīyantiyevāti kilesappahānadassanatthaṁ gahitaṁ. Evaṁ kho gahapati anokasārī hotīti evaṁ kammaviññāṇena okaṁ asarantena anokasārī nāma hoti.

Rūpanimittaniketavisāravinibandhāti rūpameva kilesānam paccayaṭṭhena nimittam, ārammaṇakiriyasaṅkhātanivāsanaṭṭhānaṭṭhena¹ niketanti rūpanimittaniketam. Visāro ca vinibandho ca visāravinibandhā. Ubhayenapi hi kilesānam patthaṭabhāvo ca vinibandhanabhāvo ca vutto, rūpanimittanikete visāravinibandhāti rūpanimittaniketavisāravinibandhā, tasmā rūpanimittaniketamhi uppannena kilesavisārena ceva kilesabandhanena cāti attho. Niketasārīti vuccatīti ārammaṇakaraṇavasena nivāsanaṭṭhānam sārīti vuccati. Pahīnāti te rūpanimittaniketakilesavisāravinibandhā pahīnā.

Kasmā panettha pañcakkhandhā "okā"ti vuttā, cha ārammaṇāni "niketan"ti? Chandarāgassa balavadubbalatāya. Samānepi hi etesam ālayaṭṭhena visayabhāve **oko**ti niccanivāsanaṭṭhānagehameva vuccati,

niketanti "ajja asukaṭṭhāne kīḷissāmā"ti katasaṅketaṭṭhānaṁ nivāsaṭṭhānaṁ uyyānādi. Tattha yathā puttadāradhanadhaññapuṇṇagehe chandarāgo balavā hoti, evaṁ ajjhattikesu khandhesu. Yathā pana uyyānaṭṭhānādīsu tato dubbalataro hoti, evaṁ bāhiresu chasu ārammaṇesūti chandarāgassa balavadubbalatāya evaṁ desanā katāti veditabbā.

Sukhitesu sukhitoti upaṭṭhākesu dhanadhaññalābhādivasena sukhitesu "idānāhaṁ manāpaṁ bhojanaṁ labhissāmī"ti gehasitasukhena sukhito hoti, tehi pattasampattiṁ¹ anubhavamāno viya carati. Dukkhitesu dukkhitoti tesaṁ kenacideva kāraṇena dukkhe uppanne sayaṁ dviguṇena dukkhena dukkhito hoti. Kiccakaraṇīyesūti kiccasaṅkhātesu karaṇīyesu. Tesu yogaṁ āpajjatīti upayogaṁ sayaṁ tesaṁ kiccānaṁ kattabbataṁ āpajjati. Kāmesūti vatthukāmesu. Evaṁ kho gahapati kāmehi aritto hotīti evaṁ kilesakāmehi aritto hoti anto kāmānaṁ bhāvena atuccho. Sukkapakkho tesaṁ abhāvena ritto tucchoti veditabbo.

Purakkharānoti vaṭṭaṁ purato kurumāno. Evaṁrūpo siyanti-ādīsu dīgharassakāļodātādīsu rūpesu "evaṁrūpo nāma bhaveyyan"ti pattheti. Sukhādīsu vedanāsu evaṁvedano nāma, nīlasaññādīsu saññāsu evaṁsañño nāma, puññābhisaṅkhārādīsu saṅkhāresu evaṁsaṅkhāro nāma, cakkhuviññāṇādīsu viññāṇesu "evaṁviññāṇo nāma bhaveyyan"ti pattheti.

Apurakkharānoti vaṭṭaṁ purato akurumāno. Sahitaṁ me, asahitaṁ teti tuyhaṁ vacanaṁ asahitaṁ asiliṭṭhaṁ, mayhaṁ sahitaṁ siliṭṭhaṁ madhurapānasadisaṁ. Adhiciṇṇaṁ te viparāvattanti yaṁ tuyhaṁ dīghena kālena paricitaṁ suppaguṇaṁ, taṁ mama vādaṁ āgamma sabbaṁ khaṇena viparāvattaṁ nivattaṁ. Āropito te vādoti tuyhaṁ doso mayā āropito. Cara vādappamokkhāyāti taṁ taṁ ācariyaṁ upasaṅkamitvā uttari pariyesanto imassa vādassa mokkhāya cara āhiṇḍāhi. Nibbeṭhehi vā sace pahosīti atha sayameva pahosi, idheva nibbeṭhehīti. . Tatiyaṁ.

## 4. Dutiyahāliddikānisuttavannanā

4. Catutthe **Sakkapañhe**ti cūļasakkapañhe, mahāsakkapañhepetaṁ vuttameva. **Taṇhāsaṅkhayavimuttā**ti taṇhāsaṅkhaye nibbāne tadārammaṇāya phalavimuttiyā vimuttā. **Accantaniṭṭhā**ti antaṁ atikkantaniṭṭhā satataniṭṭhā. Sesapadesupi eseva nayo. . Catutthaṁ.

## 5. Samādhisuttavannanā

5. Pañcame samādhinti idam Bhagavā te bhikkhū cittekaggatāya parihāyante disvā "cittekaggatam labhantānam imesam kammaṭṭhānam phātim gamissatī"ti¹ ñatvā āha. Abhinandatīti pattheti. Abhivadatīti tāya abhinandanāya "aho piyam iṭṭham kantam manāpan"ti vadati. Vācam abhindantopi ca tam ārammaṇam nissāya evam lobham uppādento abhivadatiyeva nāma. Ajjhosāya tiṭṭhatīti gilitvā pariniṭṭhapetvā gaṇhāti. Yā rūpe nandīti yā sā rūpe balavapatthanāsaṅkhātā nandī. Tadupādānanti tam gahaṇaṭṭhena upādānam. Nābhinandatīti na pattheti. Nābhivadatīti patthanāvasena na "iṭṭham kantan"ti vadati. Vipassanācittena cetasā "aniccam dukkhan"ti vacībhedam karontopi nābhivadatiyeva. . Pañcamam.

## 6. Paţisallāṇasuttavaṇṇanā

6. Chaṭṭhe paṭisallāṇeti² idaṁ Bhagavā te bhikkhū kāyavivekena parihāyante disvā "kāyavivekaṁ labhantānaṁ imesaṁ kammaṭṭhānaṁ phātiṁ³ gamissatī"ti ñatvā āha. . Chaṭṭhaṁ.

## 7. Upādāparitassanāsuttavaņņanā

7. Sattame **upādāparitassanan**ti gahaņena uppannam paritassanam. **Anupādā-aparitassanan**ti aggahaņena aparitassanam. **Rūpavipariņāmānuparivattiviññāṇam hotī**ti "mama rūpam vipariṇatan"ti vā "ahu vata metam, dāni vata me natthī"ti vā ādinā nayena kammaviññāṇam rūpassa bhedānuparivatti hoti. **Vipariṇāmānuparivattijā**ti vipariṇāmassa anuparivattito

vipariņāmārammaņacittato jātā. Paritassanā dhammasamuppādāti taņhāparitassanā ca akusaladhammasamuppādā ca. Cittanti kusalacittam. Pariyādāya tiṭṭhantīti pariyādiyitvā tiṭṭhanti. Uttāsavāti sa-uttāso. Vighātavāti savighāto sadukkho. Apekkhavāti sālayo. Upādāya ca paritassatīti gaṇhitvā paritassako nāma hoti. Na rūpavipariṇāmānuparivattīti khīṇāsavassa kammaviññāṇameva natthi, tasmā rūpabhedānuparivatti na hotīti vattum vaṭṭati. . Sattamam.

## 8. Dutiya-upādāparitassanāsuttavannanā

8. Aṭṭhame taṇhāmānadiṭṭhivasena desanā katā. Iti paṭipāṭiyā catūsu suttesu vaṭṭavivaṭṭameva kathitaṁ. . Aṭṭhamaṁ.

## 9. Kālattaya-aniccasuttavannanā

9. Navame **ko pana vādo paccuppannassā**ti paccuppannamhi kathāva kā, aniccameva tam. Te kira bhikkhū atītānāgatam aniccanti sallakkhetvā paccuppanne kilamimsu, atha nesam ito atītānāgatepi<sup>1</sup> "paccuppannam aniccan"ti vuccamāne<sup>2</sup> bujjhissantīti ajjhāsayam viditvā Satthā puggalajjhāsayena imam desanam desesi. . Navamam.

# 10-11. Kālattayadukkhasuttādivaņņanā

10-11. Dasamekādasamāni **dukkhaṁ anattā**ti padehi visesetvā tathārūpeneva puggalajjhāsayena kathitānīti. . Dasamekādasamāni.

Nakulapituvaggo paṭhamo.

# 2. Aniccavagga

# 1-10. Aniccasuttādivaņņanā

12-21. Aniccavagge pariyosānasuttam pucchāvasikam, sesāni tathā tathā bujjhanakānanca vasena desitānīti. . Pathamādīni.

Aniccavaggo dutiyo.

## 3. Bhāravagga

## 1. Bhārasuttavannanā

22. Bhāravaggassa paṭhame pañcupādānakkhandhātissa vacanīyanti pañcupādānakkhandhā iti assa vacanīyam, evam vattabbam bhaveyyāti attho. Ayam vuccati bhikkhave bhāroti ye ime pañcupādānakkhandhā, ayam bhāroti vuccati. Kenaṭṭhenāti? Parihārabhāriyaṭṭhena. Etesañhi ṭhāpanagamananisīdāpananipajjāpananhāpanamaṇḍanakhādāpanabhuñjāpanā diparihāro bhāriyoti parihārabhāriyaṭṭhena bhāroti vuccati. Evamnāmoti Tisso Dattoti-ādināmo. Evamgottoti Kaṇhāyano Vacchāyanoti-ādigotto. Iti vohāramattasiddham puggalam "bhārahāro"ti katvā dasseti. Puggalo hi paṭisandhikkhaṇeyeva khandhabhāram ukkhipitvā dasapi vassāni vīsatipi vassasatampīti yāvajīvam imam khandhabhāram nhāpento bhojento mudusamphassamañcapīṭhesu nisīdāpento nipajjāpento pariharitvā cutikkhaṇe chaḍḍetvā puna paṭisandhikkhaṇe aparam khandhabhāram ādiyati, tasmā bhārahāroti jāto.

Ponobhavikāti punabbhavanibbattikā. Nandīrāgasahagatāti nandirāgena saha ekattameva gatā. Tabbhāvasahagatam hi idha adhippetam. Tatra tatrābhinandinīti upapattiṭṭhāne vā rūpādīsu vā ārammaņesu tattha tattha abhinandanasīlāva. Kāmataṇhādīsu pañcakāmaguṇiko rāgo kāmataṇhā nāma, rūpārūpabhavarāgo jhānanikanti sassatadiṭṭhisahagato rāgoti ayam bhavataṇhā nāma, ucchedadiṭṭhisahagato rāgo vibhavataṇhā nāma. Bhārādānanti bhāragahaṇam. Taṇhāya hi esa bhāram ādiyati. Asesavirāganirodhoti-ādi sabbam nibbānasseva vevacanam. Tañhi āgamma taṇhā asesato virajjati nirujjhati cajiyati paṭinissajjiyati vimuccati, natthi cettha kāmālayo vā diṭṭhālayo vāti nibbānam etāni nāmāni labhati. Samūlam taṇhanti taṇhāya avijjā mūlam nāma. Abbuyhāti arahattamaggena tam samūlakam uddharitvā. Nicchāto parinibbutoti nittanho parinibbuto nāmāti

vattum vaţţatīti. . Paţhamam.

## 2. Pariññasuttavannanā

23. Dutiye **pariññeyye**ti parijānitabbe, samatikkamitabbeti attho. **Pariññan**ti accantapariññam, samatikkamanti attho. **Rāgakkhayo**ti-ādi nibbānassa nāmam. Tañhi accantapariññā nāma. . Dutiyam.

## 3. Abhijānasuttavaņņanā

24. Tatiye **abhijānan**ti abhijānanto. Iminā ñātapariññā kathitā, dutiyapadena tīraṇapariññā, tatiyacatutthehi pahānapariññāti imasmim sutte tisso pariññā kathitāti. . Tatiyam.

# 4-9. Chandarāgasuttādivaņņanā

25-30. Catutthādīni dhātusamyutte vuttanayeneva veditabbāni. Paṭipāṭiyā panettha pañcamachaṭṭhasattamesu cattāri saccāni kathitāni, aṭṭhamanavamesu vaṭṭavivaṭṭam. . Catutthādīni.

# 10. Aghamūlasuttavaņņanā

31. Dasame **aghan**ti dukkham. Evamettha dukkhalakkhanameva kathitam. . Dasamam.

## 11. Pabhangusuttavannanā

32. Ekādasame **pabhaṅgun**ti pabhijjanasabhāvaṁ. Evamidha aniccalakkhanameva kathitanti. . Ekādasamaṁ.

Bhāravaggo tatiyo.

4. Natumhākavagga

#### 1. Natumhākasuttavannanā

33. Natumhākavaggassa paṭhame **pajahathā**ti chandarāgappahānena pajahatha. Tinādīsu **tinaṁ** nāma antopheggu bahisāraṁ tālanālikerādi.

**Kaṭṭhaṁ** nāma antosāraṁ bahipheggu khadirasālasākapanasādi<sup>1</sup>. **Sākhā** nāma rukkhassa bāhā viya nikkhantā. **Palāsaṁ** nāma tālanāļikerapaṇṇādi. . Pathamaṁ.

## 2. Dutiyanatumhākasuttavannanā

34. Dutiyam vinā upamāya bujjhanakānam ajjhāsayena vuttam. . Dutiyam.

## 3. Aññatarabhikkhusuttavannanā

35. Tatiye rūpaṁ ce bhante anusetīti yadi rūpaṁ anuseti. Tena saṅkhaṁ gacchatīti kāmarāgādīsu yena anusayena taṁ rūpaṁ anuseti, teneva anusayena "ratto duṭṭho mūḷho"ti paṇṇattiṁ gacchati. Na tena saṅkhaṁ gacchatīti tena abhūtena anusayena "ratto duṭṭho mūḷho"ti saṅkhaṁ na gacchatīti. . Tatiyaṁ.

## 4. Dutiya-aññatarabhikkhusuttavannanā

36. Catutthe taṁ anumīyatīti taṁ anusayitaṁ rūpaṁ marantena anusayena anumarati. Na hi ārammaṇe bhijjamāne tadārammaṇā dhammā tiṭṭhanti. Yaṁ anumīyatīti yaṁ rūpaṁ yena anusayena anumarati. Tena saṅkhaṁ gacchatīti tena anusayena "ratto duṭṭho mūḷho"ti saṅkhaṁ gacchati. Atha vā yanti karaṇavacanametaṁ, yena anusayena anumīyati, tena "ratto duṭṭho mūḷho"ti saṅkhaṁ gacchatīti attho. . Catutthaṁ.

# 5-6. Ānandasuttādivaņņanā

37-38. Pañcame **thitassa aññathattaṁ paññāyatī**ti dharamānassa jīvamānassa jarā paññāyati. **Ṭhitī**ti hi jīvitindriyasaṅkhātāya anupālanāya nāmaṁ. **Aññathattan**ti jarāya. Tenāhu porāṇā—

"Uppādo jāti akkhāto, bhango vutto vayoti ca. Aññathattam jarā vuttā, thitī ca anupālanā"ti.

Evam ekekassa khandhassa uppādajarābhangasankhātāni tīņi lakkhanāni honti. Yāni sandhāya vuttam "tīņimāni bhikkhave sankhatassa sankhatalakkhanānī"ti<sup>2</sup>.

Tattha saṅkhataṁ nāma paccayanibbatto yo koci saṅkhāro. Saṅkhāro ca na lakkhaṇaṁ, lakkhaṇaṁ na saṅkhāro, na ca saṅkhārena vinā lakkhaṇaṁ paññāpetuṁ sakkā, nāpi lakkhaṇaṁ vinā saṅkhāro, lakkhaṇena pana saṅkhāro pākaṭo hoti. Yathā hi na ca gāvīyeva lakkhaṇaṁ, lakkhaṇameva na gāvī, nāpi gāviṁ muñcitvā lakkhaṇaṁ paññāpetuṁ sakkā, nāpi lakkhāṇaṁ muñjitvā gāviṁ, lakkhaṇena pana gāvī pākaṭā hoti, evaṁsampadamidaṁ veditabbaṁ.

Tattha saṅkhārānaṁ uppādakkhaṇe saṅkhāropi uppādalakkhaṇampi kālasaṅkhāto tassa khaṇopi paññāyati. "Uppādopī"ti vutte saṅkhāropi jarālakkhaṇampi kālasaṅkhāto tassa khaṇopi paññāyati. Bhaṅgakkhaṇe saṅkhāropi taṁlakkhaṇampi kālasaṅkhāto tassa khaṇopi paññāyati. Apare pana vadanti "arūpadhammānaṁ jarākhaṇo nāma na sakkā paññāpetuṁ, Sammāsambuddho ca 'vedanāya uppādo paññāyati, vayo paññāyati, ṭhitāya aññathattaṁ paññāyatī'ti vadanto arūpadhammānampi tīṇi lakkhaṇāni paññāpeti, tāni atthikkhaṇaṁ upādāya labbhantī"ti vatvā—

"Atthitā sabbadhammānam, thiti nāma pavuccati. Tasseva bhedo maranam, sabbadā sabbapāninan"ti—

Imāya ācariyagāthāya tamattham sādhenti. Atha vā santativasena ṭhānam ṭhitīti veditabbanti ca vadanti. Yasmā pana sutte ayam viseso natthi, tasmā ācariyamatiyā suttam apaṭibāhetvā suttameva pamāṇam kattabbam. Chattham uttānameva. . Pañcamachatthāni.

# 7-10. Anudhammasuttādivaņņanā

39-42. Sattame **dhammānudhammappaṭipannassā**ti navannaṁ lokuttaradhammānaṁ anulomadhammaṁ pubbabhāgapaṭipadaṁ paṭipannassa. **Ayamanudhammo**ti ayaṁ anulomadhammo hoti. **Nibbidābahulo**ti ukkaṇṭhanabahulo hutvā. **Parijānātī**ti tīhi pariññāhi parijānāti. **Parimuccatī**ti maggakkhaṇe uppannāya pahānapariññāya parimuccati. Evaṁ imasmiṁ sutte maggova¹ kathito hoti, tathā ito paresu tīsu. Idha pana anupassanā aniyamitā,

tesu niyamitā. Tasmā idhāpi sā tattha niyamitavaseneva niyametabbā. Na hi sakkā tīsu aññataraṁ anupassanaṁ vinā nibbindituṁ parijānituṁ vāti. . Sattamādīni.

Natumhākavaggo catuttho.

# 5. Attadīpavagga

## 1. Attadīpasuttavannanā

43. Attadīpavaggassa paṭhame **attadīpā**ti attānam dīpam tāṇam leṇam gatim parāyaṇam patiṭṭham katvā viharathāti attho. **Attasaraṇā**ti idam tasseva vevacanam. **Anaññasaraṇā**ti idam aññassa saraṇapaṭikkhepavacanam. Na hi añño aññassa saraṇam hoti aññassa vāyāmena aññassa asijjhanato, vuttampi cetam—

"Attā hi attano nātho, Ko hi nātho paro siyā"ti<sup>1</sup>.

Tenāha "anaññasaraṇā"ti. Ko panettha attā nāma? Lokiyalokuttaro dhammo. Tenevāha "dhammadīpā dhammasaraṇā anaññasaraṇā"ti. **Yonī**ti kāraṇaṁ "yoni hesā bhūmija phalassa adhigamāyā"ti-ādīsu² viya. **Kiṁpahotikā**ti kiṁpabhutikā, kuto pabhavantīti attho. **Rūpassa tvevā**ti idaṁ tesaṁyeva sokādīnaṁ pahānadassanatthaṁ āraddhaṁ. **Na paritassatī**ti na gaṇhāti na gaḥati³. **Tadaṅganibbuto**ti tena vipassanaṅgena kilesānaṁ⁴ nibbutattā tadaṅganibbuto. Imasmiṁ sutte vipassanāva kathitā. . Pathamaṁ.

# 2. Paţipadāsuttavannanā

44. Dutiye **dukkhasamudayagāminī samanupassanā**ti yasmā sakkāyo dukkham, tassa ca samudayagāminī paṭipadā nāma "rūpam attato samanupassatī"ti

<sup>1.</sup> Khu 1. 37 pitthe Dhammapade.

<sup>2.</sup> Ma 3. 182 pitthe.

<sup>3.</sup> Na gayhati na bhāyati (Sī), na gaṇhiyati na tāsati (Syā)

<sup>4.</sup> Sokānam (Sī)

evam diṭṭhisamanupassanā vuttā, tasmā dukkhasamudayagāminī samanupassanāti ayamettha attho hoti. **Dukkhanirodhagāminī samanupassanā**ti ettha saha vipassanāya catumaggañāṇam "samanupassanā"ti vuttam. Iti imasmim sutte vaṭṭavivaṭṭam kathitam. . Dutiyam.

## 3. Aniccasuttavannanā

45. Tatiye sammappaññāya daṭṭhabbanti saha vipassanāya maggapaññāya daṭṭhabbaṁ. Virajjati vimucatīti maggakkhaṇe virajjati, phalakkhaṇe vimuccati. Anupādāya āsavehīti anuppādanirodhena niruddhehi āsavehi agahetvā iti vimuccati. Rūpadhātuyāti-ādi paccavekkhaṇadassanatthaṁ vuttaṁ. Saha phalena paccavekkhaṇadassanatthaṁi vadantiyeva. Ṭhitanti uparikattabbakiccābhāvena ṭhitaṁ. Ṭhitattā santussitanti pattabbaṁ pattabhāvena¹ santuṭṭhaṁ. Paccattaṁyeva parinibbāyatīti sayameva parinibbāyatī. . Tatiyaṁ.

## 4. Dutiya-aniccasuttavannanā

46. Catutthe **pubbantānudiṭṭhiyo**ti pubbantaṁ anugatā aṭṭhārasa diṭṭhiyo na honti. **Aparantānudiṭṭhiyo**ti aparantaṁ anugatā catucattālīsa diṭṭhiyo na honti. **Thāmaso² parāmāso**ti diṭṭhithāmaso ceva diṭṭhiparāmāso ca na hoti³. Ettāvatā paṭhamamaggo dassito. Idāni saha vipassanāya tayo magge ca phalāni ca dassetuṁ **rūpasmin**ti-ādi āraddhaṁ. Atha vā diṭṭhiyo nāma vipassanāya eva pahīnā, idaṁ pana upari saha vipassanāya cattāro magge dassetuṁ āraddhaṁ. . Catutthaṁ.

## 5. Samanupassanāsuttavaņņanā

47. Pañcame pañcupādānakkhandhe samanupassanti etesam vā aññataranti paripuṇṇagāhavasena pañcakkhandhe samanupassanti, aparipuṇṇagāhavasena etesam aññataram. Iti ayañceva samanupassanāti iti ayañca diṭṭhisamanupassanā. Asmīti cassa avigatam⁴ hotīti yassa ayam samanupassanā atthi, tasmim asmīti taṇhāmānadiṭṭhisaṅkhātam papañcattayam avigatameva⁵ hoti.

- 1. Santutthabhāvena (Ka)
- 3. Ditthiyā thāmabhāve ditthiparāmāso ca na hoti (Sī)
- 5. Adhigatameva (Syā)

- 2. Thāmasā (Sī)
- 4. Adhigatam (Syā)

pañcannam indriyānam avakkanti yotīti tasmim kilesajāte sati kammakilesapaccayānam pañcannam indriyānam nibbatti hoti.

Atthi bhikkhave manoti idam kammamanam sandhaya vuttam. **Dhammā**ti ārammanam. **Avijjādhātū**ti javanakkhane avijjā. Avijjāsamphassajenāti avijjāsampayuttaphassato jātena. Apica manoti bhavangakkhane vipākamanodhātu, āvajjanakkhane kiriyamanodhātu. dhammādayo vuttappakārāva. Asmītipissa hotīti tanhāmānaditthivasena asmīti evampissa hoti. Ito paresu **ayamahamasmī**ti rūpādīsu kiñcideva dhammam gahetvā "ayam ahamasmī"ti attaditthivasena vuttam. **Bhavissan**ti sassataditthivasena. Na bhavissanti ucchedaditthivasena. Rūpī bhavissantiādīni sabbāni sassatameva bhajanti. Athetthāti atha tenevākārena thitesu etesu indriyesu. Avijjā pahīyatīti catūsu saccesu aññānabhūtā avijjā pahīyati. Vijjā uppajjatīti arahattamaggavijjā uppajjati. Evamettha asmīti tanhāmānaditthiyo<sup>1</sup>. Kammassa pancannanca indriyānam antare eko sandhi, vipākamanam pañcindriyapakkhikam katvā pañcannañca indriyānam kammassa ca antare eko sandhīti. Iti tayo papañcā atīto addhā, indriyādīni paccuppanno addhā, tattha kammamanam ādim katvā anāgatassa paccayo dassitoti. . Pañcamam.

#### 6. Khandhasuttavannanā

48. Chaṭṭhe rūpakkhandho kāmāvacaro, cattāro khandhā catubhūmakā. Sāsavanti āsavānaṁ ārammaṇabhāvena paccayabhūtaṁ. Upādāniyanti tatheva ca upādānānaṁ paccayabhūtaṁ. Vacanattho panettha—ārammaṇaṁ katvā pavattehi saha āsavehīti sāsavaṁ. Upādātabbanti upādāniyaṁ. Idhāpi rūpakkhandho kāmāvacaro, avasesā tebhūmakā vipassanācāravasena vuttā. Evamettha rūpaṁ rāsaṭṭhena khandhesu paviṭṭhaṁ, sāsavarāsaṭṭhena upādānakkhandhesu. Vedanādayo sāsavāpi atthi, anāsavāpi atthi. Te rāsaṭṭhena sabbepi khandhesu paviṭṭhā, tebhūmakā panettha sāsavaṭṭhena upādānakkhandhesu paviṭṭhāti. . Chaṭṭhaṁ.

## 7-8. Soņasuttādivannanā

49-50. Sattame **seyyohamasmī**ti visiṭṭho uttamo ahamasmi. **Kimaññatra yathābhūtassa adassanā**ti yathābhūtassa adassanato aññaṁ kiṁ bhaveyya, adassanaṁ aññāṇameva bhaveyyāti attho. Idānissa teparivaṭṭaṁ vajirabhedadesanaṁ ārabhanto **taṁ kiṁ maññasi soṇā**ti-ādimāha. Aṭṭhamaṁ uttānameva. . Sattama-aṭṭhamāni.

## 9-10. Nandikkhayasuttādivaņņanā

51-52. Navamadasamesu nandikkhayā rāgakkhayo, rāgakkhayā nandikkhayoti idam nandīti vā rāgoti vā imesam atthato ninnānākaraṇatāya vuttam. Nibbidānupassanāya vā nibbindanto nandim pajahati, virāgānupassanāya virajjanto rāgam pajahati. Ettāvatā vipassanam niṭṭhapetvā "rāgakkhayā nandikkhayo"ti idha maggam dassetvā "nandirāgakkhayā cittam vimuttan"ti phalam dassitanti. . Navamadasamāni.

Attadīpavaggo pañcamo.

Mūlapannāsako samatto.

# (6) 1. Upayavagga

## 1. Upayasuttavannanā

53. Upayavaggassa<sup>1</sup> paṭhame **upayo**ti<sup>2</sup> taṇhāmānadiṭṭhivasena pañcakkhandhe upagato. **Viññāṇan**ti kammaviññāṇam. **Āpajjeyyā**ti kammam javāpetvā paṭisandhi-ākaḍḍhanasamatthatāya vuddhi-ādīni āpajjeyya. **Viññāṇupayan**ti padassa aggahaṇe kāraṇam vuttameva. **Vocchijjatārammaṇan**ti paṭisandhi-ākaḍḍhanasamatthatāya abhāvena ārammaṇam vocchijjati. **Patiṭṭhā viññāṇassā**ti kammaviññāṇassa patiṭṭhā na hoti. **Tadappatiṭṭhitan**ti taṁ appatiṭṭhitaṁ. **Anabhisaṅkhacca vimuttan**ti paṭisandhiṁ anabhisaṅkharitvā vimuttaṁ. . Paṭhamaṁ.

# 2. Bījasuttavaņņanā

54. Dutiye **bījajātānī**ti bījāni. **Mūlabījan**ti vacam vacattam haliddam singiveranti evamādi. **Khandhabījan**ti assattho nigrodhoti evamādi.

Phalubījanti ucchu veļu naļoti evamādi. Aggabījanti ajjukam phaṇijjakanti evamādi. Bījabījanti sālivīhi-ādi pubbaṇṇañceva muggamāsādi aparaṇṇañca. Akhaṇḍānīti abhinnāni. Bhinnakālato paṭṭhāya bījam bījatthāya na upakappati. Apūtikānīti udakatemanena apūtikāni. Pūtibījam hi bījatthāya na upakappati. Avātātapahatānīti vātena ca ātapena ca na hatāni, nirojatam na pāpitāni. Nirojam hi kasaṭam bījam bījatthāya na upakappati. Sārādānīti gahitasārāni patiṭṭhitasārāni. Nissārañhi bījam bījatthāya na upakappati. Sukhasayitānīti cattāro¹ māse koṭṭhe pakkhittaniyāmeneva sukham sayitāni. Pathavīti heṭṭhā patiṭṭhānapathavī. Āpoti uparisnehana-āpo. Catasso viññāṇaṭṭhitiyoti kammaviññāṇassa ārammaṇabhūtā rūpādayo cattāro khandhā. Te hi ārammaṇavasena patiṭṭhābhūtattā pathavīdhātusadisā. Nandirāgo sinehanaṭṭhena āpodhātusadiso. Viññāṇaṁ sāhāranti sappaccayaṁ kammaviññāṇaṁ. Taṁ hi bījaṁ viya pathaviyaṁ ārammaṇapathaviyaṁ viruhati. . Dutiyaṁ.

#### 3. Udānasuttavannanā

55. Tatiye udānaṁ udānesīti balavasomanassasamuṭṭhānaṁ udānaṁ udāhari. Kiṁ nissāya panesa Bhagavato uppannoti. Sāsanassa niyyānikabhāvaṁ. Kathaṁ? Evaṁ kirassa ahosi "tayome upanissayā dānūpanissayo sīlūpanissayo bhāvanūpanissayo cā"ti. Tesu dānasīlūpanissayā dubbalā, bhāvanūpanissayo balavā. Dānasīlūpanissayā hi tayo magge ca phalāni ca pāpenti, bhāvanūpanissayo arahattaṁ pāpeti. Iti dubbalūpanissaye patiṭṭhito bhikkhu ghaṭento vāyamanto pañcorambhāgiyāni bandhanāni chetvā tīṇi maggaphalāni nibbatteti, "aho sāsanaṁ niyyānikan"ti āvajjentassa ayaṁ udapādi.

Tattha "dubbalūpanissaye ṭhatvā ghaṭamāno tīṇi maggaphalāni pāpuṇātī"ti imassatthassāvibhāvanatthaṁ **Milakattherassa**² vatthu veditabbaṁ—so kira gihikāle pāṇātipātakammena jīvikaṁ kappento araññe pāsasatañceva adūhalasatañca yojesi. Athekadivasaṁ aṅgārapakkamaṁsaṁ khāditvā pāsaṭṭhānesu vicaranto pipāsābhibhūto ekassa

araññavāsittherassa vihāraṁ gantvā therassa caṅkamantassa avidūre ṭhitaṁ pānīyaghaṭaṁ vivari, hatthatemanamattampi udakaṁ nāddasa. So kujjhitvā āha "bhikkhu bhikkhu tumhe gahapatikehi dinnaṁ bhuñjitvā bhuñjitvā supatha, pānīyaghaṭe añjalimattampi udakaṁ na ṭhapetha, na yuttametan"ti. Thero "mayā pānīyaghaṭo pūretvā ṭhapito, kiṁ nu kho etan"ti gantvā olokento paripuṇṇaghaṭaṁ disvā pānīyasaṅkhaṁ pūretvā adāsi. So dvattisaṅkhapūraṁ pivitvā cintesi "evaṁ pūritaghaṭo nāma mama kammaṁ āgamma tattakapālo viya jāto, kiṁ nu kho anāgate attabhāve bhavissatī"ti saṁviggacitto dhanuṁ chaḍḍetvā "pabbājetha maṁ bhante"ti āha. Thero tacapañcakakammaṭṭhānaṁ ācikkhitvā taṁ pabbājesi.

Tassa samanadhammam karontassa bahūnam migasūkarānam māritatthānam pāsa-adūhalānañca yojitatthānam upatthāti. Tam anussarato sarīre dāho uppajjati, kūtagono viya kammatthānampi vīthim na patipajjati. So "kim karissāmi bhikkhubhāvenā" ti anabhiratiyā pīlito therassa santikam gantvā vanditvā āha "na sakkomi bhante samanadhammam kātun"ti. Atha nam thero "hatthakammam karohī"ti āha. So "sādhu bhante"ti vatvā udumbarādayo allarukkhe chinditvā mahantam rāsim katvā "idāni kim karomī"ti pucchi. Jhāpehi nanti. So catūsu disāsu aggim datvā jhāpetum asakkonto "bhante na sakkomī"ti āha. Thero "tena hi apehī"ti pathavim dvidhā katvā Avīcito khajjopanakamattam aggim nīharitvā tattha pakkhipi. So tāva mahantam rāsim sukkhapannam viya khanena jhāpesi. Athassa thero Avīcim dassetvā "sace vibbhamissasi, ettha paccissasī"ti samvegam janesi. So Avīcidassanato patthāya pavedhamāno "niyyānikam bhante Buddhasāsanan''ti pucchi, āmāvusoti. Bhante<sup>1</sup> Buddhasāsanassa nivyānikatte sati milako attamokkham<sup>2</sup> karissati, mā cintayitthāti. Tato patthāya samanadhammam karoti ghateti<sup>3</sup>, tassa vattapativattam pūreti, niddāya bādhayamānāya tintam palālam<sup>4</sup> sīse thapetvā pāde sondiyam otāretvā nisīdati. So ekadivasam

<sup>1.</sup> Sādhu bhante (Sī)

<sup>3.</sup> Ghatteti vāyamati (Syā)

<sup>2.</sup> Attano mokkham (Syā)

<sup>4.</sup> Palāsam (Syā)

pānīyam parissāvetvā ghaṭam ūrumhi ṭhapetvā udakamaṇikānam pacchedam āgamayamāno aṭṭhāsi. Atha kho thero sāmaṇerassa imam uddesam deti—

"Uṭṭhānavato satīmato, Sucikammassa nisammakārino. Saññatassa dhammajīvino, Appamattassa yasobhivaddhatī"ti<sup>1</sup>.

So catuppadikampi tam gātham attaniyeva upanesi "uṭṭhānavatā nāma mādisena bhavitabbam, satimatāpi mādiseneva -pa- appamattenapi mādiseneva bhavitabban"ti. Evam tam gātham attani upanetvā tasmim yeva padavāre² ṭhito pañcorambhāgiyāni samyojanāni chinditvā anāgāmiphale patiṭṭhāya haṭṭhatuṭṭho—

"Allam palālapuñjāham<sup>3</sup>, sīsenādāya<sup>4</sup> cankamim. Pattosmi tatiyam thānam<sup>5</sup>, ettha me natthi samsayo"ti<sup>6</sup>—

Imam udānagātham āha. Evam dubbalūpanissaye thito ghaṭento vāyamanto pañcorambhāgiyāni samyojanāni chinditvā tīṇi maggaphalāni nibbatteti. Tenāha Bhagavā—"no cassam, no ca me siyā, nābhavissa, na me bhavissatīti evam adhimuccamāno bhikkhu chindeyya orambhāgiyāni samyojanānī"ti.

Tattha **no cassam, no ca me siyā**ti sace aham na bhaveyyam, mama parikkhāropi na bhaveyya. Sace vā pana me atīte kammābhisankhāro nābhavissa, idam me etarahi khandhapancakam na bhaveyya. **Nābhavissa, na me bhavissatī**ti idāni pana tathā parakkamissāmi, yathā me āyatim khandhābhinibbattako kammasankhāro na bhavissati, tasmim asati āyatim paṭisandhi nāma na me bhavissati. **Evam adhimuccamāno**ti evam adhimuccanto bhikkhu dubbalūpanissaye ṭhito pañcorambhāgiyāni samyojanāni chindeyya. **Evam vutte**ti evam sāsanassa niyyānikabhāvam āvajjentena Bhagavatā

<sup>1.</sup> Khu 1. 16 pitthe.

<sup>2.</sup> Ovāde (Sī)

<sup>3.</sup> Allapalāsapuñjāham (Syā)

<sup>4.</sup> Sirenādāya (Syā), sire katvāna (Ka)

<sup>5.</sup> Tatiyaphalam (Syā)

<sup>6.</sup> Aho lābhā te mārisāti (Syā), ahonubhāvo mārisāti (Ka)

imasmim udāne vutte. **Rūpam vibhavissatī**ti rūpam bhijjissati. **Rūpassa vibhavā**ti vibhavadassanena sahavipassanena. Sahavipassanakā hi cattāro maggā rūpādīnam vibhavadassanam nāma. Tam sandhāyetam vuttam. **Evam adhimuccamāno bhante bhikkhu chindeyyā**ti bhante evam adhimuccamāno bhikkhu chindeyyeva pañcorambhāgiyāni samyojanāni, kasmā na chindissatīti.

Idāni upari maggaphalam pucchanto katham pana bhanteti-ādimāha. Tattha anantarāti dve anantarāni āsannānantarañca dūrānantarañca. Vipassanā maggassa āsannānantaram nāma, phalassa dūrānantaram nāma. Tam sandhāya "katham pana bhante jānato katham passato vipassanānantarā 'āsavānam khayo'ti sankham gatam arahattaphalam hotī"ti pucchati. Atasitāyeti atasitabbe abhāyitabbe thānamhi. Tāsam āpajjatīti bhayam āpajjati. **Tāso heso**ti<sup>1</sup> yā esā "no cassam, no ca me siyā"ti evam pavattā dubbalavipassanā, sā<sup>2</sup> yasmā attasineham pariyādātum na sakkoti, tasmā assutavato puthujjanassa tāso nāma hoti. So hi "idānāham ucchijjissāmi, na dāni kiñci bhavissāmī"ti attānam papāte patantam viya passati aññataro brahmano viya. Lohapāsādassa kira hatthā Tipitakacūļanāgatthero tilakkhanāhatam dhammam parivatteti. Atha aññatarassa brahmanassa ekamante thatvā dhammam sunantassa sankhārā suñnato upatthahimsu. So papāte patanto viya hutvā vivatadvārena tato palāyitvā geham pavisitvā puttam ure sayāpetvā "tāta sakyasamayam āvajjento manamhi<sup>3</sup> nattho"ti āha. **Na heso**<sup>4</sup> **bhikkhu tāso**ti esā evam pavattā balavavipassanā sutavato ariyasāvakassa na tāso nāma hoti. Na hi tassa evam hoti "aham ucchijjissāmī"ti vā "vinassissāmī"ti vāti. Evam pana hoti "sankhārāva uppajjanti, sankhārāva nirujjhantī"ti. . Tatiyam.

# 4. Upādānaparipavattasuttavaņņanā

56. Catutthe **catuparivaṭṭan**ti ekekasmiṁ khandhe catunnaṁ parivaṭṭanavasena<sup>5</sup>. **Rūpaṁ abbhaññāsin**ti rūpaṁ dukkhasaccanti abhiññāsiṁ. Evaṁ sabbapadesu

- 1. Hesāti (sabbattha)
- 2. Dubbalavipassanā (Sī, Ka)
- 3. Panamhi (Sī, Syā)

- 4. Na hesā (sabbattha)
- 5. Catunnam catunnam parivattānam vasena (Sī)

catusaccavaseneva attho veditabbo. Āharasamudayāti ettha sacchandarāgo kabaļīkārāhāro āhāro nāma. Paṭipannāti sīlato paṭṭhāya yāva arahattamaggā paṭipannā honti. Gādhantīti patiṭṭhahanti. Ettāvatā sekkhabhūmim kathetvā idāni asekkhabhūmim kathento ye ca kho keci bhikkhaveti-ādimāha, Suvimuttāti arahattaphalavimuttiyā suṭṭhu vimuttā. Kevalinoti sakalino katasabbakiccā. Vaṭṭam tesam natthi paññāpanāyāti yena te avasiṭṭhena vaṭṭena paññāpeyyum, tam nesam vaṭṭam natthi paññāpanāya. Atha vā vaṭṭanti kāraṇam, paññāpanāya kāraṇam natthīti. Ettāvatā asekkhabhūmivāro kathito. . Catuttham.

## 5. Sattatthānasuttavannanā

57. Pañcame sattaṭṭhānakusaloti sattasu okāsesu cheko. Vusitavāti vusitavāso. Uttamapurisoti seṭṭhapuriso. Sesamettha vuttanayeneva veditabbam. Idam pana suttam ussadanandiyañceva palobhanīyañcāti veditabbam. Yathā hi rājā vijitasaṅgāmo saṅgāme vijayino yodhe uccaṭṭhāne ṭhapetvā tesam sakkāram karoti, kim kāraṇā? Etesam sakkāram disvā sesāpi sūrā bhavitum maññissantīti, evameva Bhagavā appameyyam kālam pāramiyo pūretvā Mahābodhimaṇḍe kilesamāravijayam katvā Sabbaññutam patto Sāvatthiyam Jetavanamahāvihāre nisīditvā imam suttam desento khīṇāsave ukkhipitvā thomesi vaṇṇesi. Kim kāraṇā? Evam avasesā sekkhapuggalā arahattaphalam pattabbam maññissantīti. Evametam suttam khīṇāsavānam ukkhipitvā pasamsitattā ussadanandisam, sekkhānam palobhitattā palobhanīyanti veditabbam.

Evam kho bhikkhave bhikkhu sattaṭṭhānakusalo hotīti ettāvatā cettha maggaphalapaccavekkhaṇavasena desanam niṭṭhapetvāpi puna kathañcabhikkhave bhikkhu tividhūpaparikkhī hotīti idam "khīṇāsavo yasmim ārammaṇe satatavihārena viharati, tam satto vā puggalo vā na hoti, dhātu-ādimattameva pana hotī'ti evam khīṇāsavassa satatavihārañca, "imesu dhammesu kammam katvā ayam āgato''ti āgamanīyapaṭipadañca dassetum vuttam. Tattha dhātuso upaparikkhatīti dhātusabhāvena passati oloketi. Sesapadadvayepi eseva nayo. . Pañcamam.

## 6. Sammāsambuddhasuttavannanā

58. Chaṭṭhe ko adhippayāsoti ko adhikapayogo. Anuppannassāti imañhi maggam Kassapasammāsambuddho uppādesi, antarā añño Satthā uppādetum nāsakkhi, iti Bhagavā anuppannassa maggassa uppādetā nāma. Nagaropamasmim hi avaļañjanaṭṭhānesu purāṇamaggo jāto, idha avattamānaṭṭhena anuppannamaggo nāma. Asañjātassāti tasseva vevacanam. Anakkhātassāti akathitassa. Maggam jānātīti maggaññū. Maggam viditam pākaṭam akāsīti maggavidū. Magge ca amagge ca kovidoti maggakovido. Maggānugāti maggam anugacchantā. Pacchā samannāgatāti aham paṭhamam gato, sāvakā pacchā samannāgatā. . Chaṭṭham.

#### 7. Anattalakkhanasuttavannanā

59. Sattame pañcavaggiyeti Aññāsi¹koṇḍaññattherādike pañca jane purāṇupaṭṭhāke. Āmantesīti āsāṭhipuṇṇamadivase Dhammacakkappavattanato paṭṭhāya anukkamena Sotāpattiphale patiṭṭhite² "idāni nesaṁ āsavakkhayāya Dhammaṁ desessāmī"ti pañcamiyaṁ pakkhassa āmantesi. Etadavocāti etaṁ "rūpaṁ bhikkhave anattā"tiādinayappavattaṁ Anattalakkhaṇasuttaṁ avoca. Tattha anattāti pubbe vuttehi catūhi kāraṇehi anattā. Taṁ kiṁ maññatha bhikkhaveti idaṁ kasmā āraddhaṁ? Ettakena ṭhānena anattalakkhaṇameva kathitaṁ, na aniccadukkhalakkhaṇāni, idāni tāni dassetvā samodhānetvā tīṇipi lakkhaṇāni dassetuṁ idamāraddhanti veditabbaṁ. Tasmāti yasmā ime pañcakkhandhā aniccā dukkhā anattā, tasmā. Yaṁkiñci rūpanti-ādīsu vitthārakathā Visuddhimagge paññābhāvanādhikāre khandhaniddese vuttāva. Sesaṁ sabbattha vuttānusāreneva veditabbaṁ. Imasmiṁ pana sutte Anattalakkhaṇameva kathitanti. . Sattamaṁ.

## 8. Mahālisuttavaņņanā

60. Aṭṭhame **ekantadukkhan**ti-ādīni dhātusamyutte vuttanayāneva. . Aṭṭhamam.

## 9. Ādittasuttavannanā

61. Navame **ādittan**ti ekādasahi aggīhi ādittam pajjalitam. Iti dvīsupi imesu suttesu dukkhalakkhanameva kathitam. . Navamam.

## 10. Niruttipathasuttavannanā

62. Dasame niruttiyova niruttipathā, atha vā niruttiyo ca tā niruttivasena viññātabbānam atthānam pathattā pathā cāti niruttipathā. Sesapadadvayepi eseva nayo. Tīṇipi cetāni aññamaññavevacanānevāti veditabbāni. Asamkiṇṇāti avijahitā, "ko imehi attho"ti vatvā achaḍḍitā. Asamkiṇṇapubbāti atītepi na jahitapubbā. Na samkīyantīti etarahipi "kimetehī"ti na chaḍḍīyanti. Na samkīyissantīti anāgatepi na chaḍḍīyissanti. Appaṭikuṭṭhāti appaṭibāhitā. Atītanti attano sabhāvam bhaṅgameva vā atikkantam. Niruddhanti desantaram asaṅkamitvā tattheva niruddham vūpasantam. Vipariṇatanti vipariṇāmam gatam naṭṭham. Ajātanti anuppannam. Apātubhūtanti apākatībhūtam.

Ukkalāti ukkalajanapadavāsino. Vassabhaññāti vasso ca bhañño ca. Dvepi hi te mūladiṭṭhigatikā. Ahetukavādāti-ādīsu "natthi hetu natthi paccayo"ti gahitattā ahetukavādā. "Karoto na karīyati pāpan"ti gahitattā akiriyavādā. "Natthi dinnan"ti-ādigahaṇato natthikavādā. Tattha ime dve janā, tisso diṭṭhiyo, kiṁ ekekassa diyaḍḍhā hotīti? Na tathā, yathā pana eko bhikkhu paṭipāṭiyā cattāripi jhānāni nibbatteti, evamettha ekeko tissopi diṭṭhiyo nibbattesīti veditabbo. "Natthi hetu natthi paccayo"ti punappunaṁ āvajjentassa āharantassa abhinandantassa assādentassa maggadassanaṁ viya hoti, so micchattaniyāmaṁ okkamati, so ekantakāļakoti vuccati. Yathā pana ahetukadiṭṭhiyaṁ, evaṁ "karoto na karīyati pāpaṁ, natthi dinnan"ti imesupi ṭhānesu micchattaniyāmaṁ okkameti.

Na garahitabbam nappaṭikkositabbam amaññimsūti ettha "yadetam atītam nāma, nayidam atītam, idamassa anāgatam vā paccuppannam vā"ti vadanto garahati nāma. Tattha dosam dassetvā "kim iminā garahitenā"ti

vadanto paṭikkosati nāma. Ime pana niruttipathe tepi accantakāļakā diṭṭhigatikā na garahitabbe na paṭikkositabbe maññimsu. Atītam pana atītameva, anāgatam anāgatameva, paccuppannam paccunnameva kathayimsu. **Nindāghaṭṭanabyārosa-upārambhabhayā**ti viññūnam santikā nindābhayena ca ghaṭṭanabhayena ca dosāropanabhayena ca upārambhābhayena ca. Iti imasmim sutte catubhūmikakhandhānam paṇṇatti kathitāti. . Dasamam.

Upayavaggo pathamo.

# (7) 2. Arahantavagga

## 1. Upādiyamānasuttavaņņanā

63. Arahantavaggassa paṭhame **upādiyamāno**ti taṇhāmānadiṭṭhivasena gaṇhamāno<sup>1</sup>. **Baddho mārassā**ti mārassa pāsena baddho nāma. **Mutto pāpimato**ti pāpimato pāsena muttho nāma hoti. . Pathamam.

## 2. Maññamānasuttavannanā

64. Dutiye **maññamāno**ti taṇhāmānadiṭṭhimaññanāhi maññamāno. . Dutiyaṁ.

## 3. Abhinandamānasuttavannanā

65. Tatiye **abhinandamāno**ti taṇhāmānadiṭṭhi-abhinandanāhiyeva abhinandamāno. . Tatiyam.

# 4-6. Aniccasuttādivannanā

66-68. Catutthe **chando**ti taṇhāchando. Pañcamachaṭṭhesupi eseva nayo. . Catutthādīni.

# 7. Anattaniyasuttavannanā

69. Sattame **anattaniyan**ti na attano santakam, attano parikkhārabhāvena suñnatanti attho. . Sattamam.

## 8-10. Rajanīyasanthitasuttādivannanā

70-72. Atthame **rajanīyasanthitan**ti rajanīyena ākārena santhitam, rāgassa paccayabhāvena thitanti attho. Navamadasamāni Rāhulasamyutte vuttanayeneva veditabbānīti. . Atthamādīni.

Arahantavaggo dutiyo.

(8) 3. Khajjanīyavagga

#### 1-3. Assādasuttādivannanā

73-75. Khajjanīyavaggassa ādito tīsu suttesu catusaccameva kathitam. . Pathamādīni.

## 4. Arahantasuttavannanā

76. Catutthe yāvato bhikkhave sattāvāsāti bhikkheve yattakā sattāvāsā nāma atthi. Yāvatā bhavagganti yattakam bhavaggam nāma atthi. Ete aggā ete seṭṭhāti ete aggabhūtā ceva seṭṭhabhūtā ca. Yadidam arahantoti ye ime arahanto nāma. Idampi suttam purimanayeneva ussadanandiyanca palobhanīyancāti veditabbam.

Athāparaṁ etadavocāti tadatthaparidīpanāhi ceva visesatthaparidīpanāhi ca gāthāhi etaṁ "sukhino vata arahanto"ti-ādivacanaṁ avoca. Tattha sukhinoti jhānasukhena maggasukhena phalasukhena ca sukhitā. Taṇhā tesaṁ na vijjatīti tesaṁ apāyadukkhajanikā taṇhā na vijjati. Evaṁ te imassapi taṇhāmūlakassa abhāvena sukhitāva. Asmimāno samucchinnoti navavidho asmimāno arahattamaggena samucchinno. Mohajālaṁ padālitanti ñāṇena avijjājālaṁ phālitaṁ.

Anejanti ejāsankhātāya taṇhāya pahānabhūtam arahattam. Anupalittāti taṇhādiṭṭhilepehi alittā. Brahmabhūtāti seṭṭhabhūtā. Pariññāyāti tīhi pariñāhi parijānitvā. Sattasaddhammagocarāti saddhā

hirī ottappam bāhusaccam āraddhavīriyatā upaṭṭhitassatitā paññāti ime satta saddhammā gocaro etesanti sattasaddhammagocarā.

Sattaratanasampannāti sattahi bojjhaṅgaratanehi samannāgatā. Anuvicarantīti lokiyamahājanāpi anuvicarantiyeva. Idha pana khīṇāsavānaṁ nirāsaṅkacāro nāma gahito. Tenevāha "pahīnabhayabheravā"ti. Tattha bhayaṁ bhayameva, bheravaṁ balavabhayaṁ. Dasahaṅgehi sampannāti asekkhehi dasahi aṅgehi samannāgatā. Mahānāgāti catūhi kāraṇehi mahānāgā. Samāhitāti upacārappanāhi samāhitā. Taṇhā tesaṁ na vijjatīti "ūno¹ loko atitto taṇhādāsoti kho mahārāja tena Bhagavatā"ti² evaṁ vuttā dāsakārikā taṇhāpi tesaṁ natthi. Iminā khīṇāsavānaṁ bhujissabhāvaṁ dasseti.

Asekhañāṇanti arahattaphalañāṇaṁ. Antimoyaṁ samussayoti pacchimo ayaṁ attabhāvo. Yo sāro brahmacariyassāti sāro nāma phalaṁ. Tasmiṁ aparapaccayāti tasmiṁ ariyaphale na aññaṁ pattiyāyanti, paccakkhatova paṭivijjhitvā ṭhitā. Vidhāsu na vikampantīti tīsu mānakoṭṭhāsesu na vikampanti. Dantabhūminti arahattaṁ. Vijitāvinoti rāgādayo vijetvā ṭhitā.

Uddhanti-ādīsu uddham vuccati kesamatthako, apācīnam pādatalam, tiriyam vemajjham. Uddham vā atītam, apācīnam anāgatam, tiriyam paccuppannam. Uddham vā vuccati devaloko, apācīnam apāyaloko, tiriyam manussaloko. Nandī tesam na vijjatīti etesu ṭhānesu sankhepato vā atītānāgatapaccuppannesu khandhesu tesam taṇhā natthi. Idha vaṭṭamūlakataṇhāya abhāvo dassito. Buddhāti catunnam saccānam buddhattā Buddhā.

Idam panettha sīhanādasamodhānam—"vimuttisukhenamhā sukhitā, dukkhajanikā³ no taṇhā pahīnā, pañcakkhandhā pariññātā, dāsakārikataṇhā ceva vaṭṭamūlikataṇhā ca pahīnā, anuttaramhā asadisā, catunnam saccānam buddhattā Buddhā"ti bhavapiṭṭhe ṭhatvā abhītanādasaṅkhātam sīhanādam nadanti khīṇāsavāti. . Catuttham.

# 5. Dutiya-arahantasuttavannanā

77. Pañcamaṁ¹ vinā gāthāhi suddhikameva katvā kathiyamānaṁ² bujjhanakānaṁ ajjhāsayena vuttaṁ. . Pañcamaṁ.

## 6. Sīhasuttavannanā

78. Chaṭṭhe sīhoti cattāro sīhā—tiṇasīho kāļasiho paṇḍusīho kesarasīhoti. Tesu tiṇasīho kapotavaṇṇagāvisadiso tiṇabhakkho ca hoti. Kāļasīho kāļagāvisadiso tiṇabhakkhoyeva. Paṇḍusīho paṇḍupalāsavaṇṇagāvisadiso maṁsabhakkho. Kesarasīho lākhārasaparikammakateneva mukhena agganaṅguṭṭhena catūhi ca pādapariyantehi samannāgato, matthakatopissa paṭṭhāya lākhātūlikāya katā viya tisso rājiyo piṭṭhimajjhena gantvā antarasatthimhi dakkhiṇāvattā hutvā ṭhitā, khandhe panassa satasahassagghanikakambalaparikkhepo viya kesarabhāro hoti, avasesaṭṭhānaṁ parisuddhaṁ sālipiṭṭhasaṅkhacuṇṇapicuvaṇṇaṁ hoti. Imesu catūsu sīhesu ayaṁ kesarasīho idha adhippeto.

Migarājāti migagaņassa rājā. Āsayāti vasanaṭṭhānato suvaṇṇaguhato vā rajatamaṇiphalikamanosilāguhato vā nikkhamatīti vuttam hoti. Nikkhamamāno panesa catūhi kāraṇehi nikkhamati andhakārapīļito vā ālokatthāya, uccārapassāvapīļito vā tesam vissajjanatthāya, jighacchāpīļito vā gocaratthāya, sambhavapīļito vā assaddhammapaṭisevanatthāya. Idha pana gocaratthāya nikkhantoti adhippeto.

Vijambhatīti suvaņņatale<sup>3</sup> vā rajatamaņiphalikamanosilātalānam vā aññatarasmim dve pacchimapāde samam patiṭṭhāpetvā purimapāde purato pasāretvā sarīrassa pacchābhāgam ākaḍḍhitvā purimabhāgam abhiharitvā piṭṭhim nāmetvā gīvam ukkhipitvā asanisaddam karonto viya nāsapuṭāni pothetvā sarīralaggam rajam vidhunanto vijambhati.

Vijambhanabhūmiyañca pana taruṇavacchako viya aparāparaṁ javati. Javato panassa sarīraṁ andhakāre paribbhamantaṁ alātaṁ viya khāyati.

<sup>1.</sup> Pañcame (Sī)

<sup>2.</sup> Kathiyamāne (Sī)

<sup>3.</sup> Suvannaphalakānam (Syā), suvannaphalake (Ka)

Anuviloketīti kasmā anuviloketi? Parānuddayatāya. Tasmim kira sīhanādam nadante papātāvāṭādīsu visamaṭṭhānesu carantā hatthigokaṇṇamahimsādayo pāṇā papātepi āvāṭepi patanti, tesam anuddayāya anuviloketi. Kim panassa luddakammassa paramamsakhādino anuddayā nāma atthīti? Āma atthi. Tathā hesa "kim me bahūhi ghātitehī"ti attano gocaratthāyapi khuddake pāṇe na gaṇhāti, evam anuddayam karoti. Vuttampicetam "māham kho khuddake pāṇe visamagate saṅghātam āpādesin"ti¹.

Sīhanādaṁ nadatīti tikkhattuṁ tāva abhītanādaṁ nadati. Evañca panassa vijambhanabhūmiyaṁ thatvā nadantassa saddo samantā tiyojanapadesaṁ ekaninnādaṁ karoti, tamassa ninnādaṁ sutvā tiyojanabbhantaragatā dvipadacatuppadagaṇā yathāṭhāne ṭhātuṁ na sakkonti. Gocarāya pakkamatīti āhāratthāya gacchati. Kathaṁ? So hi vijambhanabhūmiyaṁ ṭhatvā dakkhiṇato vā vāmato vā uppatanto usabhamattaṁ ṭhānaṁ gaṇhāti, uddhaṁ uppatanto cattāripi aṭṭhapi usabhāni uppatati, samaṭṭhāne ujukaṁ pakkhandanto soļasa-usabhamattampi vīsati-usabhamattampi ṭhānaṁ pakkhandati, thalā vā pabbatā vā pakkhandanto saṭṭhi-usabhamattampi asīti-usabhamattampi ṭhānaṁ pakkhandati, antarāmagge rukkhaṁ vā pabbataṁ vā disvā taṁ pariharanto vāmato vā dakkhiṇato vā² usabhamattampi apakkamati. Tatiyaṁ pana sīhanādaṁ naditvā teneva saddhiṁ tiyojane ṭhāne paññāyati. Tiyojanaṁ gantvā nivattitvā ṭhito attanova nādassa anunādaṁ suṇāti. Evaṁ sīghena javena pakkamatīti.

Yebhuyyenāti pāyena. Bhayam samvegam santāsanti sabbam cittutrāsasseva nāmam. Sīhassa hi saddam sutvā bahū sattā bhāyanti, appakā na bhāyanti. Ke pana teti? Samasīho hatthājānīyo assājānīyo usabhājānīyo purisājānīyo khīnāsavoti. Kasmā panete na bhāyantīti? Samasīho nāma "jātigottakulasūrabhāvehi samānosmī"ti na bhāyati, hatthājānīyādayo attano sakkāyadiṭṭhibalavatāya na bhāyanti, khīnāsavo sakkāyadiṭṭhipahīnattā na bhāyati.

Bilāsayāti bile sayantā<sup>1</sup> bilavāsino ahinakulagodhādayo. Dakāsayāti udakavāsino macchakacchapādayo. Vanāsayāti vanavāsino hatthiassagokaṇṇamigādayo. Pavisantīti "idāni āgantvā gaṇhissatī"ti maggam olokentāva pavisanti. Daļhehīti thirehi. Varattehīti cammarajjūhi. Mahiddhikoti-ādīsu vijambhanabhūmiyam ṭhatvā dakkhiṇapassādīhi usabhamattam, ujukam vīsati-usabhamattādilanghanavasena mahiddhikatā, sesamigānam adhipatibhāvena mahesakkhatā, samantā tiyojane saddam sutvā palāyantānam vasena mahānubhāvatā veditabbā.

Evameva khoti Bhagavā tesu tesu suttesu tathā tathā attānaṁ kathesi. "Sīhoti kho bhikkhave Tathāgatassetaṁ adhivacanaṁ Arahato Sammāsambuddhassā"ti² imasmiṁ tāva sutte sīhasadisaṁ attānaṁ kathesi. "Bhisakko sallakattoti kho Sunakkhatta Tathāgatassetaṁ adhivacanan"ti³ imasmiṁ vejjasadisaṁ. "Brāhmaṇoti bhikkhave Tathāgatassetaṁ adhivacanan"ti⁴ imasmiṁ brāhmaṇasadisaṁ. "Puriso maggakusaloti kho tissa Tathāgatassetaṁ adhivacanan"ti⁵ imasmiṁ maggadesakapurisasadisaṁ. "Rājāhamasmi selā"ti⁶ imasmiṁ rājasadisaṁ. "Sīhoti kho Tathāgatassetaṁ adhivacanan"ti² imasmiṁ pana sutte sīhasadisameva katvā attānaṁ kathento evamāha.

Tatrāyam sadisatā—sīhassa kañcanaguhādīsu vasanakālo viya hi Tathāgatassa Dīpankarapādamūle katābhinīhārassa aparimitakālam pāramiyo pūretvā pacchimabhave paṭisandhiggahaṇena ceva mātukucchito nikkhamanena ca dasasahassilokadhātum kampetvā vuddhimanvāya dibbasampattisadisam sampattim anubhavamānāssa tīsu pāsādesu nivāsakālo daṭṭhabbo. Sīhassa kañcanaguhādito nikkhantakālo viya Tathāgatassa ekūnatimse<sup>7</sup> samvacchare vivaṭena dvārena Kaṇḍakam³ āruyha Channasahāyassa nikkhamitvā tīṇi rajjāni atikkamitvā Anomānadītīre brahmunā dinnāni

<sup>1.</sup> Vasantā (Syā)

<sup>3.</sup> Ma 3. 47 pitthe.

<sup>5.</sup> Sam 2. 89 pitthe.

<sup>7.</sup> Ekūnatimsatime (Sī)

<sup>2.</sup> Am 2. 107; Am 3. 282 pitthesu.

<sup>4.</sup> Am 3. 153 pitthe.

<sup>6.</sup> Khu 1. 368 pitthe.

<sup>8.</sup> Kanthakam (Sī), Kaṇṭhakam (Syā)

kāsāyāni<sup>1</sup> paridahitvā pabbajitassa satteme divase Rājagaham gantvā tattha piṇḍāya caritvā Paṇḍavagiripabbhāre katabhattakiccassa sammāsambodhim patvā paṭhamameva Magadharaṭṭham āgamanatthāya yāva rañño<sup>2</sup> paṭiññādānakālo.

Sīhassa vijambhanakālo viya Tathāgatassa dinnapaṭiññassa Āļārakālāma-upasaṅkamanaṁ ādiṁ katvā yāva Sujātāya dinnapāyāsassa ekūnapaṇṇāsāya piṇḍehi paribhuttakālo veditabbo. Sīhassa kesaravidhunanaṁ viya sāyanhasamaye Sottiyena³ dinnā aṭṭha tiṇamuṭṭhiyo gahetvā dasasahassacakkavāļadevatāhi thomiyamānassa gandhādīhi pūjiyamānassa tikkhattuṁ bodhiṁ padakkhiṇaṁ katvā Bodhimaṇḍaṁ āruyha cuddasahatthubbedhe ṭhāne tiṇasantharaṁ santharitvā caturaṅgavīriyaṁ adhiṭṭhāya nisinnassa taṁkhaṇaṁyeva mārabalaṁ vidhamitvā tīsu yāmesu tisso vijjā visodhetvā anulomapaṭilomaṁ paṭiccasamuppādamahāsamuddaṁ yamakañāṇamanthanena manthentassa sabbaññutaññāṇe paṭividdhe tadanubhāvena dasasahassilokadhātukampanaṁ veditabbaṁ.

Sīhassa catuddisāvilokanam viya paṭividdhasabbaññutaññāṇassa sattasattāham Bodhimaṇḍe viharitvā paribhuttamadhupiṇḍikāhārassa ajapālanigrodhamūle mahābrahmuno dhammadesanāyācanam paṭiggahetvā tattha viharantassa ekādasame divase "sve āsāļhipuṇṇamā bhavissatī"ti paccūsasamaye "kassa nu kho aham paṭhamam dhammam deseyyan"ti Āļārudakānam kālaṅkatabhāvam ñatvā dhammadesanatthāya pañcavaggiyānam olokanam daṭṭhabbam. Sīhassa gocaratthāya tiyojanam gamanakālo viya attano pattacīvaramādāya "Pañcavaggiyānam dhammacakkam pavattessāmī"ti pacchābhatte Ajapālanigrodhato vuṭṭhitassa aṭṭhārasayojanamaggam gamanakālo.

Sīhanādakālo viya Tathāgatassa aṭṭhārasayojanamaggaṁ gantvā pañcavaggiye saññāpetvā acalapallaṅke nisinnassa dasahi cakkavāļasahassehi sannipatitena devagaṇena parivutassa "dveme bhikkhave antā pabbajitena na sevitabbā"ti-ādinā<sup>4</sup> nayena Dhammacakkappavattanakālo veditabbo. Imasmiñca pana pade desiyamāne Tathāgatasīhassa dhammaghoso heṭṭhā Avīciṁ upari Bhavaggaṁ gahetvā

<sup>1.</sup> Kāsāvāni (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Sotthiyena (sabbattha)

<sup>2.</sup> Magadharañño (Ka)

<sup>4.</sup> Sam 3. 368; Vi 3. 14 pitthesu.

dasasahassilokadhātum paṭicchādesi. Sīhassa saddena khuddakapāṇānam santāsam āpajjanakālo viya Tathāgatassa tīṇi lakkhaṇāni dīpetvā cattāri saccāni soļasahākārehi saṭṭhiyā ca¹ nayasahassehi vibhajitvā dhammam kathentassa dīghāyukadevatānam ñāṇasantāsassa uppattikālo veditabbo.

Yadāti yasmim kāle. Tathāgatoti aṭṭhahi kāraṇehi Bhagavā Tathāgato—tathā āgatoti Tathāgato, tathā gatoti Tathāgato, tathadakkhaṇam āgatoti Tathāgato, tathadhamme yāthāvato abhisambuddhoti Tathāgato, tathadassitāya Tathāgato, tathāvāditāya Tathāgato, tathākāritāya Tathāgato. Abhibhavanaṭṭhena Tathāgatoti. Tesam vitthāro brahmajālavaṇṇanāyampi² mūlapariyāyavaṇṇanāyampi³ vuttoyeva. Loketi sattaloke. Uppajjatīti abhinīhārato paṭṭhāya yāva Bodhipallaṅkā vā arahattamaggañāṇā vā uppajjati nāma, arahattaphale pana patte uppanno nāma. Araham Sammāsambhuddhoti-ādīni Visuddhimagge Buddhānussatiniddese vitthāritāni.

Iti rūpanti idam rūpam ettakam rūpam, na ito bhiyyo rūpam atthīti. Ettāvatā sabhāvato sarasato pariyantato paricchedato paricchindanato<sup>4</sup> yāvatā cattāro ca mahābhūtā catunnañca mahābhūtānam upādāyarūpam, tam sabbam dassitam hoti. Iti rūpassa samudayoti ayam rūpassa samudayo nāma. Ettāvatā hi "āhārasamudayā rūpasamudayo"ti-ādi sabbam dassitam hoti. Iti rūpassa atthangamoti ayam rūpassa atthangamo. Imināpi "āhāranirodhā rūpanirodho"ti-ādi sabbam dassitam hoti. Iti vedanāti-ādīsupi eseva nayo.

Vaṇṇavantoti sarīravaṇṇena vaṇṇavanto. Dhammadesanaṁ sutvāti imaṁ pañcasu khandhesu paṇṇāsalakkhaṇapaṭimaṇḍitaṁ Tathāgatassa dhammadesanaṁ sutvā. Yebhuyyenāti idha loke ṭhapeti? Ariyasāvake deve. Tesañhi khīṇāsavattā cittutrāsabhayampi na uppajjati, saṁviggassa yoniso padhānena

<sup>1.</sup> Saddhim yāva (Syā)

<sup>3.</sup> Ma-Ttha 1. 47 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī-Ṭṭha 1. 59 piṭṭhe.

<sup>4.</sup> Parivatumato (Sī)

pattabbam pattatāya ñāṇasamvegopi. Itaresam pana devānam "tāso heso bhikkhū"ti aniccatam manasikarontānam cittutrāsabhayampi, balavavipassanākāle¹ ñāṇabhayampi uppajjati. **Bho**ti dhammālapanamattametam. **Sakkāyapariyāpannā**ti pañcakkhandhapariyāpannā. Iti tesam Sammāsambuddhe vaṭṭadosam dassetvā tilakkhaṇāhatam katvā dhammam desente ñāṇabhayam nāma okkamati.

Abhiññayāti jānitvā. Dhammacakkanti paṭivedhañāṇampi desanāṇampi. Paṭivedhañāṇaṁ nāma yena ñāṇena Bodhipallaṅke nisinno cattāri saccāni soṭasahākārehi saṭṭhiyā ca nayasahassehi paṭivijjhi. Desanāñāṇaṁ nāma yena ñāṇena tiparivaṭṭaṁ dvādasākāraṁ dhammacakkaṁ pavattesi. Ubhayampi taṁ Dasabalassa ure jātañāṇameva. Tesu idha desanāñāṇaṁ gahetabbaṁ. Taṁ panesa yāva aṭṭhārasahi brahmakoṭīhi saddhiṁ Aññāsikoṇḍaññattherassa sotāpattiphalaṁ uppajjati, tāva pavatteti nāma. Tasmiṁ uppanne pavattitaṁ nāma hotīti veditabbaṁ. Appaṭipuggaloti sadisapuggalarahito. Yasassinoti parivārasampannā. Tādinoti lābhālābhādīhi ekasadisassa. . Chaṭṭhaṁ.

## 7. Khajjanīyasuttavannanā

79. Sattame **pubbenivāsan**ti na idam abhiññāvasena anussaraṇam sandhāya vuttam, vipassanāvasena pana pubbenivāsam anussarante samaṇabrāhmaṇe sandhāyetam vuttam. Tenevāha "sabbete pañcupādānakkhandhe anussaranti, etesam vā aññataren"ti abhiññāvasena hi samanussarantassa khandhāpi upādānakkhandhāpi khandhapaṭibaddhāpi paṇṇattipi ārammaṇam hotiyeva. **Rūpamyeva anussaratī**ti evam hi anussaranto na aññam kiñci sattam vā puggalam vā anussarati, atīte pana niruddham rūpakkhandhameva anussarati. Vedanādīsupi eseva nayoti. . Suññatāpabbam niṭṭhitam.

Idāni suñnatāya lakkhaṇam dassetum **kiñca bhikkhave rūpamvadethā**tiādimāha. Yathā hi naṭṭham goṇam pariyesamāno puriso gogaṇe caramāne rattam vā<sup>2</sup> kāļam balībaddam disvāpi na ettakeneva "ayam mayham goṇo"ti

sanniṭṭhānaṁ kātuṁ sakkoti. Kasmā? Aññesampi tādisānaṁ atthitāya. Sarīrapadese panassa sattisūlādilakkhaṇaṁ disvā "ayaṁ mayhaṁ santako"ti sanniṭṭhānaṁ hoti, evameva suññatāya kathitāyapi yāva suññatālakkhaṇaṁ na kathīyati, tāva sā akathitāva hoti, lakkhaṇe pana kathite kathitā nāma hoti. Goṇo viya hi suññatā, goṇalakkhaṇaṁ viya suññatālakkhaṇaṁ. Yathā goṇalakkhaṇe asallakkhite goṇo na suṭṭhu sallakkhito hoti, tasmiṁ pana sallakkhite so sallakkhito nāma hoti, evameva suññatālakkhaṇe akathite suññatā akathitāva hoti, tasmiṁ pana kathite sā kathitā nāma hotīti suññatālakkhaṇaṁ dassetuṁ kiñca bhikkhave rūpaṁ vadethāti-ādimāha.

Tattha **kiñcā**ti kāranapucchā, kena kāranena rūpam vadetha, kena kāranenetam rūpam nāmāti attho. Ruppatīti khoti ettha itīti kāranuddeso, yasmā ruppati, tasmā rūpanti vuccatīti attho. **Ruppatī**ti kuppati ghattīyati pīlīyati, bhijjatīti attho. **Sītenapi ruppatī**ti-ādīsu sītena tāva ruppanam Lokantarikaniraye pākatam. Tinnam tinnanhi cakkavalanam antare ekeko Lokantarikanirayo nāma hoti atthayojanasahassappamāno. Yassa neva hetthā pathavī atthi, na upari candimasūriyadīpamani-āloko, niccandhakāro. Tattha nibbattasattānam tigāvuto attabhāvo hoti, te vagguliyo viya pabbatapāde dīghaputhulehi nakhehi laggitvā avamsirā olambanti. Yadā samsappantā aññamaññassa hatthapāsāgatā honti, atha "bhakkho no laddho"ti maññamānā tattha byāvatā viparivattitvā lokasandhārake udake patanti, vāte paharantepi madhukaphalāni viya chijjitvā udake patanti, patitamattāva accantakhāre udake tattatele patitapitthapindi viya paṭapaṭāyamānā vilīyanti. Evam sītena ruppanam Lokantarikaniraye pākatam. Mahimsakaratthādīsupi himapātasītalesu padesesu etam pākatameva. Tattha hi sattā sītena bhinnasarīrā jīvitakkhayampi pāpuṇanti.

Unhena ruppanam Avīcimahāniraye pākaṭam hoti. Jighacchāya ruppanam pettivisaye ceva dubbhikkhakāle ca pākaṭam. Pipāsāya ruppanam Kālakañjikādīsu pākaṭam. Eko kira Kālakañjika-asuro pipāsam adhivāsetum

asakkonto yojanagambhīravitthāram Mahāgaṅgam otari, tassa gatagataṭṭhāne udakam chijjati, dhūmo uggacchati, tatte piṭṭhipāsāṇe caṅkamanakālo viya hoti. Tassa udakasaddam sutvā ito cito ca vicarantasseva ratti vibhāyi. Atha nam pātova bhikkhācāram gacchāntā timsamattā piṇḍacārikabhikkhū disvā "ko nāma tvam sappurisā"ti pucchimsu. Petohamasmi bhenteti. Kim pariyesasīti. pānīyam bhanteti. Ayam gaṅgā paripuṇṇā, kim tvam na passasīti. Na upakappati bhanteti. Tena hi Gaṅgāpiṭṭhe nipajja, mukhe te pānīyam āsiñcissāmāti. So vālikāpuļine¹ uttāno nipajji. Bhikkhū timsamatte patte nīharitvā udakam āharitvā tassa mukhe āsiñcimsu. Tesam tathā karontānamyeva velā upakaṭṭhā jātā. Tato "bhikkhācārakālo amhākam sappurisa, kacci te assādamattā laddhā"ti āhamsu. Peto "sace me bhante timsamattānam ayyānam timsapattehi āsitta-udakato aḍḍhapasatamattampi paragalam gatam, petattabhāvato mokkho mā hotū"ti āha. Evam pipāsāya ruppanam pettivisaye pākaṭam.

Damsādīhi ruppanam damsamakkhikādibahulesu padesesu pākaṭam. Ettha ca damsāti pingalamakkhikā. Makasāti makasāva. Vātāti kucchivātapiṭṭhivātādivasena veditabbā. Sarīrasmim hi vātarogo uppajjitvā hatthapādapiṭṭhi-ādīni bhindati, kāṇam karoti, khujjam karoti, pīṭhasappim karoti. Ātapoti sūriyātapo. Tena ruppanam marukantārādīsu pākaṭam. Ekā kira itthī marukantāre rattim satthato ohīnā divā sūriye uggacchante vālikāya tappamānāya pāde ṭhapetum asakkontī sīsato pacchim otāretvā akkami. Kamena pacchiyā uṇhābhitattāya ṭhātum asakkontī tassā upari sāṭakam ṭhapetvā akkami. Tasmimpi santatte attano aṅkena gahitaputtakam adhomukham nipajjāpetvā kandantamyeva akkamitvā saddhim tena tasmimyeva ṭhāne uṇhābhitattā kālamakāsi.

Sarīsapāti ye keci dīghajātikā sarantā gacchanti. Tesam samphassena ruppanam āsīvisadaṭṭhakādīnam vasena veditabbam. Iti Bhagavatā yāni imāni sāmaññapaccattavasena dhammānam dve lakkhaṇāni, tesu rūpakkhandhassa tāva paccattalakkhaṇam dassitam. Rūpakkhandhasseva hi etam, na vedanādīnam, tasmā

paccattalakkhaṇanti vuccati. Aniccadukkhānattalakkhaṇam pana vedanādīnampi hoti, tasmā tam sāmaññalakkhaṇanti vuccati.

Kiñca bhikkhave vedanaṁ vadethāti-ādīsu purimasadisaṁ vuttanayeneva veditabbaṁ. Yaṁ pana purimena asadisaṁ, tassāyaṁ vibhāvanā—sukhampi vedayatīti sukhaṁ ārammaṇaṁ vedeti anubhavati. Parato padadvayepi eseva nayo. Kathaṁ panetaṁ ārammaṇaṁ sukhaṁ dukkhaṁ adukkhaṁasukhaṁ nāma jātanti? Sukhādīnaṁ paccayato. Svāyamattho "yasmā ca kho Mahāli rūpaṁ sukhaṁ sukhānupatitaṁ sukhāvakkantan"ti imasmiṁ Mahālisutte¹ āgatoyeva. Vedayatīti ettha ca vedanāva vedayati, na añño satto vā puggalo vā. Vedanā hi vedayitalakkhaṇā, tasmā vatthārammaṇaṁ paṭicca vedanāva vedayatīti. Evamidha Bhagavā vedanāyapi paccattalakkhaṇameva bhājetvā dassesi.

**Nīlampi sañjānātī**ti nīlapupphe vā vatthe vā parikammam katvā upacāram vā appanam vā pāpento sañjānāti. Ayam hi saññā nāma parikammasaññāpi upacārasaññāpi appanāsaññāpi vaṭṭati, nīlam nīlanti uppajjanasaññāpi vaṭṭatiyeva. **Pītakā**dīsupi eseva nayo. Idhāpi Bhagavā sañjānanalakkhaṇāya saññāya paccattalakkhaṇameva bhājetvā dassesi.

Rūpam rūpattāya<sup>2</sup> sankhatamabhisankharontīti yathā yāgumeva yāguttāya,<sup>3</sup> pūvameva pūvattāya pacati nāma, evam paccayehi samāgantvā katabhāvena sankhatanti laddhanāmam rūpameva rūpattāya yathā abhisankhatam rūpam nāma hoti, tathattāya<sup>4</sup> rūpabhāvāya abhisankharoti āyūhati sampindeti, nipphādetīti attho. Vedanādīsupi eseva nayo. Ayam panettha sankhepo—attanā saha jāyamānam rūpam sampayutte ca vedanādayo dhamme abhisankharoti nibbattetīti. Idhāpi Bhagavā cetayitalakkhaṇassa sankhārassa paccattalakkhaṇameva bhājetvā dassesi.

Ambilampi vijānātīti amba-ambāṭakamātuluṅgādi-ambilaṁ "ambilaṁ"ti vijānāti. Eseva nayo sabbapadesu. Api cettha tittakanti nimbapaṭolādinānappakāraṁ. Kaṭukanti pippalimaricādinānappakāraṁ. Madhuranti

<sup>1.</sup> Sam 2. 57 pitthe.

<sup>2.</sup> Rūpatthāya (Sī)

<sup>3.</sup> Yāgutthāya (Sī)

<sup>4.</sup> Tathā tadatthāya (Sī), tathā tāya (Syā)

sappiphāṇitādinā nappakāram. **Khārikan**ti vātingaṇanāļikera<sup>1</sup> caturassavallivettankurādinānappakāram. **Akhārikan**ti yam vā tam vā phalajātam kārapaṇṇādimissakapaṇṇam. **Loṇikan**ti loṇayāguloṇamacchaloṇabhattādinānappakāram. **Aloṇikan**ti aloṇayāguloṇamaccha-aloṇabhattādinānappakāram. **Tasmā viññāṇanti vuccatī**ti yasmā imam ambilādibhedam aññamaññavisiṭṭhena ambilādibhāvena jānāti, tasmā viññāṇanti vuccatīti. Evamidhāpi Bhagavā vijānanalakkhaṇassa viññāṇassa paccattalakkhaṇameva bhājetvā dassesi.

Yasmā pana ārammaṇassa ākārasaṇṭhānagahaṇavasena saññā pākaṭā hoti, tasmā sā cakkhudvāre vibhattā. Yasmā vināpi ākārasaṇṭhānā ārammaṇassa paccattabhedagahaṇavasena viññāṇam pākaṭam hoti, tasmā taṁ jivhādvāre vibhattaṁ. Imesaṁ pana saññāviññāṇapaññānaṁ² asammohato sabhāvasallakkhaṇatthaṁ sañjānāti, vijānāti, pajānātīti ettha visesā veditabbā. Tattha upasaggamattameva viseso, jānātīti padaṁ pana aviseso. Tassapi³ jānanaṭṭhena viseso veditabbo. Saññā hi nīlādivasena ārammaṇasañjānanamattameva, aniccaṁ dukkhamanattāti lakkhaṇapaṭivedhaṁ pāpetuṁ na sakkoti. Viññāṇaṁ nīlādivasena ārammaṇañceva jānāti, aniccādivasena lakkhaṇapaṭivedhañca pāpeti, ussakkitvā pana maggapātubhāvaṁ pāpetuṁ na sakkoti. Paññā nīlādivasena ārammaṇampi jānāti, aniccādivasena lakkhaṇapaṭivedhampi pāpeti, ussakkitvā maggapātubhāvampi pāpeti.

Yathā hi heraññikaphalake kahāpaṇarāsimhi kate ajātabuddhidārako gāmikapuriso mahāheraññikoti tīsu janesu oloketvā ṭhitesu ajātabuddhidārako kahāpaṇānaṁ cittavicittacaturassamaṇḍalādibhāvameva<sup>4</sup> jānāti, "idaṁ manussānaṁ upabhogaparibhogaṁ ratanasammatan"ti na jānāti. Gāmikapuriso cittādibhāvañca jānāti, manussānaṁ upabhogaparibhogaratanasammatabhāvañca, "ayaṁ kūṭo, ayaṁ cheko, ayaṁ karaṭo, ayaṁ saṇho"ti na jānāti. Mahāheraññiko cittādibhāvampi ratanasammatabhāvampi kūṭādibhāvampi jānāti. Jānanto ca

<sup>1.</sup> Vātingananīlikaramadda (Sī), vātingatālaketakīkalīranālikera (Syā)

<sup>2.</sup> Saññāviññānānam (Ka)

<sup>3.</sup> Tassa (Sī)

<sup>4. ...</sup>mandalādi-ākārameva (Sī)

pana rūpam disvāpi saddam sutvāpi gandham ghāyitvāpi rasam sāyitvāpi hatthena garulahubhāvam upadhāretvāpi "asukagāme kato"tipi jānāti, "asukanigame asukanagare asukapabbatacchāyāya asukanadītīre kato"tipi, "asukācariyena kato"tipi jānāti. Evameva saññā ajātabuddhidārakassa kahāpaṇadassanam viya nīlādivasena ārammaṇamattameva jānāti. Viññāṇam gāmikapurisassa kahāpaṇadassanam viya nīlādivasena ārammaṇampi jānāti, aniccādivasena lakkhaṇapaṭivedhampi pāpeti. Paññā mahāheraññikassa kahāpaṇadassanam viya nīlādivasena ārammaṇampi jānāti, aniccādivasena lakkhaṇapaṭivedhampi pāpeti, ussakkitvā maggapātubhāvampi pāpeti.

So pana nesam viseso duppaţivijjho. Tenāha āyasmā Nāgaseno—

"Dukkharam mahārāja Bhagavatā katanti. Kim bhante Nāgasena Bhagavatā dukkaram katanti. Dukkaram mahārāja Bhagavatā katam, imesam arūpīnam cittacetasikānam dhammānam ekārammaņe vattamānānam vavatthānam akkhātam 'ayam phasso, ayam vedanā, ayam saññā, ayam cetanā, idam cittan'ti".

Yathā hi tilatelaṁ sāsapatelaṁ madhukatelaṁ eraṇḍakatelaṁ vasātelanti imāni pañca telāni ekacāṭiyaṁ² pakkhipitvā divasaṁ yamakamanthehi manthetvā tato "idaṁ tilatelaṁ, idaṁ sāsapatelan"ti ekekassa pāṭiyekkaṁ uddharaṇaṁ nāma dukkaraṁ, idaṁ tato dukkarataraṁ. Bhagavā pana sabbaññutaññāṇassa suppaṭividdhattā dhammissaro dhammarājā imesaṁ arūpīnaṁ dhammānaṁ ekārammaṇe vattamānānaṁ vavatthānaṁ akāsi. Pañcannaṁ mahānadīnaṁ samuddaṁ paviṭṭhaṭṭhāne "idaṁ Gaṅgāya udakaṁ, idaṁ Yamunāyā"ti evaṁ pāṭiyekkaṁ udakuddharaṇenāpi ayamattho veditabbo.

Iti paṭhamapabbena suññatam, dutiyena suññatālakkhaṇanti dvīhi pabbehi anattalakkhaṇam kathetvā idāni dukkhalakkhaṇam dassetum **tatra bhikkhave**ti-ādimāha. Tattha **khajjāmī**ti na rūpam sunakho viya mamsam luñcitvā luñcitvā khādati, yathā pana kiliṭṭhavatthanivattho tatonidānam pīļam sandhāya "khādati

mam vatthan"ti bhaṇati, evamidampi pīḷam uppādentam khādati nāmāti veditabbam. **Paṭipanno hotī**ti sīlam ādim katvā yāva arahattamaggā paṭipanno hoti. Yo panettha balavañāṇo tikkhabuddhi ñāṇuttaro yogāvacaro¹ padhānabhūmiyam vāyamanto khāṇunā vā kaṇṭakena vā viddho āvudhena vā pahaṭo byagghādīhi vā gahetvā khajjamāno tam vedanam abbohārikam katvā mūlakammaṭṭhānam sammasanto arahattameva gaṇhāti, ayam vedanāya nibbidāya virāgāya nirodhāya paṭipanno nāma vuccati Pītamallatthero² viya Kuṭumbiyaputtamahātissatthero viya vattaniaṭaviyam timsamattānam bhikkhūnam aññataro byagghamukhe nipannabhikkhu viya kaṇṭakena viddhatthero viya ca.

Dvādasasu kira bhikkhūsu ghaṇṭim³ paharitvā araññe padhānamanuyuñjantesu eko sūriye atthaṅgatamatteyeva ghaṇṭim paharitvā caṅkamam oruyha caṅkamanto tiriyaṁ nimmathento tiṇapaṭicchannaṁ kaṇṭakaṁ akkami. Kaṇṭako piṭṭhipādena nikkhanto. Tattaphālena vinividdhakālo viya vedanā vattati. Thero cintesi "kiṁ imaṁ kaṇṭakaṁ uddharāmi, udāhu pakatiyā vijjhitvā ṭhitakaṇṭakam'ti. Tassa evamahosi "iminā kaṇṭakena viddhattā nirayādīsu bhayaṁ⁴ nāma natthi, pakatiyā vijjhitvā ṭhitakaṇṭakaṁyevā"ti. So taṁ vedanaṁ vedanaṁ abbohārikaṁ katvā sabbarattiṁ caṅkamitvā vibhātāya rattiyā aññassa saññaṁ adāsi. So āgantvā "kiṁ bhante"ti pucchi. Kaṇṭakenamhi āviso viddhoti. Kāya velāya bhanteti. Sāyameva āvusoti. Kasmā na amhe pakkosittha, kaṇṭakaṁ uddharitvā tattha telampi siñceyyāmāti. Pakatiyā vijjhitvā ṭhitakaṇṭakameva uddharituṁ vāyamimhā āvusoti. Sakkuṇittha bhante uddharitunti. Ekadesamattena me āvuso uddhaṭoti. Sesavatthūni

Taṁ kiṁ maññatha bhikkhaveti kasmā āraddhaṁ? Imasmiṁ pabbe dukkhalakkhaṇameva kathitaṁ, na aniccalakkhaṇaṁ, taṁ dassetuṁ idamāraddhaṁ. Tīṇi lakkhaṇāni samodhānetvā dassetuṃpi āraddhameva. Apacināti no ācinātīti vaṭṭaṁ vināseti, neva cināti. Pajahati na upādiyatīti tadeva vissajjeti,

<sup>1.</sup> Yogāvacarova (Sī), yogāvacaro ca (Ka)

<sup>3.</sup> Gaṇḍiṁ (Sī, Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Dī-Ttha 2. 339; Ma-Ttha 1. 238 pitthesu.

<sup>2.</sup> Pītimallatthero (Sī)

<sup>4.</sup> Vāso (Sī)

na gaņhāti. **Visineti na ussinetī**ti vikirati na sampiņdeti. **Vidhūpeti na sandhūpetī**ti nibbāpeti na jālāpeti.

Evaṁ passaṁ bhikkhaveti idaṁ kasmā āraddhaṁ? Vaṭṭaṁ vināsetvā ṭhitaṁ mahākhīṇāsavaṁ dassessāmīti āraddhaṁ. Ettakena vā ṭhānena vipassanā kathitā, idāni saha vipassanāya cattāro magge dassetuṁ idaṁ āraddhaṁ. Atha vā ettakena ṭhānena paṭhamamaggo kathito, idāni saha vipassanāya tayo magge dassetuṁ idamāraddhaṁ. Ettakena vā ṭhānena tīṇi maggāni kathitāni, idāni saha vipassanāya arahattamaggaṁ dassetuṃpi idamāraddhameva.

**Sapajāpatikā**ti saddhim pajāpatinā devarājena. **Ārakāva namassantī**ti dūratova namassanti, dūrepi thitam namassantiyeva āyasmantam nītattheram¹ viya.

Thero kira pupphacchaḍḍakakulato nikkhamma pabbajito, khuraggeyeva arahattaṁ patvā cintesi "ahaṁ ajjeva pabbajito ajjeva me pabbajitakiccaṁ matthakaṁ pattaṁ, catupaccayasantosabhāvanārāmamaṇḍitaṁ mahā-ariyavaṁsapaṭipadaṁ pūressāmī"ti. So paṁsukūlatthāya sāvattiṁ pavisitvā coļakaṁ pariyesanto vicari. Atheko mahābrahmā samāpattito vuṭṭhāya manussapathaṁ olokento theraṁ disvā "ajjeva pabbajitvā ajjeva khuragge arahattaṁ patvā mahā-ariyavaṁsapaṭipadaṁ pūretuṁ coļakaṁ pariyesatī"ti añjaliṁ paggayha namassamāno aṭṭhāsi. Tamañño mahābrahmā disvā "kaṁ namassasī"ti pucchi. Nītattheraṁ namassāmīti. Kiṁ kāraṇāti. Ajjeva pabbajitvā ajjeva khuragge arahattaṁ patvā mahā-ariyavaṁsapaṭipadaṁ pūretuṁ coļakaṁ pariyesatīti. Sopi naṁ namassamāno aṭṭhāsi. Athañño, athaññoti sattasatā mahābrahmāno namassamānā atthaṁsu. Tena vuttaṁ—

"Tā devatā sattasatā uļārā, Brāhmā vimānā abhinikkhamitvā. Nītam namassanti pasannacittā, 'Khīṇāsavo gaṇhati pamsukūlam'. Tā devatā sattasatā uļārā, Brahmā vimānā abhinikkhamitvā. Nītam namassanti pasannacittā, 'Khīnāsavo kayirati pamsukūlam'.

- 'Khīṇāsavo dhovati pamsukūlam',
- 'Khīnāsavo rajati pamsukūlam',
- Kiiniasavo rajati painsukulain,
- 'Khīṇāsavo pārupati pamsukūlan'ti".

Iti Bhagavā imasmim sutte desanam tīhi bhavehi vinivattetvā arahattassa kūṭam gaṇhi. Desanāpariyosāne pañcasatā bhikkhū arahatte patiṭṭhahimsu. . Sattamam.

### 8. Pindolyasuttavannanā

80. Atthame **kismiñcideva pakarane**ti kismiñcideva kārane. Panāmetvāti nīharitvā. Kismim pana kārane ete Bhagavatā panāmitāti? Ekasmim hi antovasse Bhagavā Sāvatthiyam vasitvā vutthavasso pavāretvā mahābhikkhusamghaparivāro Sāvatthito nikkhamitvā janapadacārikam caranto Kapilavatthum patvā Nigrodhārāmam pāvisi. Sakyarājāno "Satthā āgato"ti sutvā pacchābhatte kappiyāni telamadhuphānitādīni ceva pānakāni ca kājasatehi<sup>1</sup> gāhāpetvā vihāram gantvā samghassa niyyātetvā Satthāram vanditvā patisanthāram karontā ekamante nisīdimsu. Satthā tesam madhuradhammakatham kathento nisīdi. Tasmim khane ekacce bhikkhū senāsanam patijagganti, ekacce mancapīthādīni pannāpenti, sāmanerā appaharitam karonti. Bhājanīyatthāne² sampattabhikkhūpi atthi, asampattabhikkhūpi atthi. Sampattā asampattānam lābham ganhantā "amhākam detha, amhākam ācariyassa detha, upajjhāyassa dethā"ti kathentā mahāsaddamakamsu. Satthā sutvā theram pucchi "ke pana te Ānanda uccāsaddā mahāsaddā kevattā maññe macchavilope"ti. Thero etamattam ārocesi. Satthā sutvā "āmisahetu Ānanda bhikkhū mahāsaddam karontī"ti āha. Āma bhanteti. Ananucchavikam Ānanda appatirūpam.

Na hi mayā kappasatasahassādhikāni cattāri asaṅkhyeyyāni cīvarādihetu pāramiyo pūritā, nāpi ime bhikkhū cīvarādihetu agārasmā anagāriyaṁ pabbajitā, arahattahetu pabbajitvā anatthaṁ atthasadisaṁ asāraṁ sārasadisaṁ karonti, gacchānanda te bhikkhū panāmehīti.

Pubbaṇhasamayanti dutiyadivase¹ pubbaṇhasamayaṁ. Beluvalaṭṭhikāya mūleti taruṇabeluvarukkhamūle. Pabāļhoti pabāhito. Pavāļhotipi pāṭho, pavāhitoti² attho. Ubhayampi nīhaṭabhāvameva dīpeti. Siyā aññathattanti pasādaññathattaṁ vā bhāvañňathattaṁ vā bhaveyya. Kathaṁ? "Sammāsambuddhena mayaṁ lahuke kāraṇe paṇāmitā"ti pasādaṁ mandaṁ karontānaṁ pasādaññathattaṁ nāma hoti. Saliṅgeneva titthāyatanaṁ pakkamantānaṁ bhāvañňathattaṁ nāma. Siyā vipariṇāmoti ettha pana "mayaṁ Satthu ajjhāsayaṁ gaṇhituṁ sakkhissāmāti pabbajitā, naṁ gahetuṁ asakkontānaṁ kiṁ amhākaṁ pabbajjāyā"ti sikkhaṁ paccakkhāya hīnāyāvattanaṁ vipariṇāmoti veditabbo. Vacchassāti khīrūpakavacchāssa³. Añňathattanti milāyana-añňathattaṁ. Khīrūpako hi vaccho mātu adassanena khīraṁ alabhanto milāyati kampati pavedhati. Vipariṇāmoti maraṇaṁ. So hi khīraṁ alabhamāno khīrapipāsāya sussanto patitvā marati.

Bījānaṁ taruṇānanti udakena anuggahetabbānaṁ virūļhabījānaṁ. Aññathattanti milāyanaññathattameva. Tāni hi udakaṁ alabhantāni milāyanti. Vipariṇāmoti vināso. Tāni hi udakaṁ alabhantāni sukkhitvā vinassanti, palālameva honti. Anuggahitoti āmisānuggahena ceva dhammānuggahena ca anuggahito. Anuggaṇheyyanti dvīhipi etehi anuggahehi anuggaṇheyyaṁ. Acirapabbajitā hi sāmaṇerā ceva daharabhikkhū ca cīvarādipaccayavekalle vā sati gelaññe vā Satthārā vā ācariyupajjhāyehi vā āmisānuggahena ananuggahitā kilamantā na sakkonti sajjhāyaṁ vā manasikāraṁ vā kātuṁ, dhammānuggahena ananuggahitā uddesena ceva ovādānusāsaniyā ca parihāyamānā na sakkonti akusalaṁ parivajjetvā kusalaṁ bhāvetuṁ. Imehi pana dvīhi anuggahehi anuggahitā kāyena akilamantā sajjhāyamanasikāre pavattitvā yathānusiṭṭhaṁ

<sup>1.</sup> Punadivase (Syā)

<sup>3.</sup> Khīrapakavacchassa (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Pagālhotipi pātho, pagāhitoti (Ka)

paṭipajjamānā aparabhāge ham anuggaham alabhantāpi teneva purimānuggahena laddhabalā sāsane patiṭṭhahanti, tasmā Bhagavato evam parivitakko udapādi.

Bhagavato purato pāturahosīti Satthu cittamātvā "ime bhikkhū Bhagavatā paṇāmitā, idāni nesam anuggaham kātukāmo evam cintesi, kāraṇam Bhagavā cintesi, ahamettha ussāham janessāmī"ti purato pākaṭo ahosi. Santettha bhikkhūti idam so mahābrahmā yathā nāma byatto sūdo yadeva ambilaggādīsu¹ rasajātam rañño ruccati, tam abhisankhārena sādutaram katvā punadivase upanāmeti, evameva attano byattatāya Bhagavatā āhaṭa-upamamyeva evametam Bhagavāti-ādivacanehi abhisankharitvā Bhagavantam yācanto bhikkhusamghassa anuggahakaraṇattham vadati. Tattha abhinandatūti "mama santikam bhikkhusamgho āgacchatū"ti evamassa āgamanam sampiyāyamāno abhinandatu. Abhivadatūti āgatassa ca ovādānusāsanim dadanto abhivadatu.

Paṭisallānāti ekībhāvā. Iddhābhisaṅkhāraṁ abhisaṅkhāsīti iddhiṁ akāsi. Ekadvīhikāyāti ekeko ceva dve dve ca hutvā. Sārajjamānarūpāti ottappamānasabhāvā bhāyamānā. Kasmā pana Bhagavā tesaṁ tathā upasaṅkamanāya iddhimakāsīti? Hitapatthanāya. Yadi hi te vaggavaggā hutvā āgaccheyyuṁ, "Bhagavā bhikkhusaṁghaṁ paṇāmetvā araññaṁ paviṭṭho, ekadivasampi tattha vasituṁ nāsakkhi, vegeneva² āgato"ti kelimpi kareyyuṁ. Atha nesaṁ neva Buddhagāravaṁ paccupaṭṭhaheyya, na dhammadesanaṁ sampaṭicchituṁ samatthā bhaveyyuṁ. Sabhayānaṁ pana sasārajjānaṁ ekadvīhikāya āgacchantānaṁ Buddhagāravañceva paccupaṭṭhitaṁ bhavissati, dhammadesanañca sampaṭicchituṁ sakkhissantīti cintetvā³ tesaṁ hitapatthanāya tathārūpaṁ iddhiṁ akāsi.

Nisīdimsūti tesu hi sārajjamānarūpesu āgacchantesu eko bhikkhu "mamamyeva Satthā oloketi, mamyeva maññe nigganhitukāmo"ti sanikam āgantvā vanditvā nisīdi, athañño, athaññoti evam pañcabhikkhusatāni nisīdimsu. Evam nisinnam pana bhikkhusamgham sīdantare sannisinnam mahāsamuddam viya nivāte padīpam viya ca niccalam disvā Satthā cintesi

"imesam bhikkhūnam kīdisī dhammadesanā vattatī"ti. Athassa etadahosi "ime āhārahetu panāmitā, pindiyālopadhammadesanāva nesam sappāyā, tam dassetvā matthake tiparivattadesanam desessāmi, desanāpariyosāne sabbe arahattam pāpunissantī''ti. Atha nesam tam dhammadesanam desento antamidam bhikkhaveti-ādimāha.

Tattha antanti pacchimam lāmakam. Yadidam pindolyanti yam evam pindapariyesanena jīvikam kappentassa jīvitam. Ayam panettha padattho pindāva ulatīti pindolo, pindolassa kammam **pindolvam**, pindapariyesanena nipphāditajīvitanti attho. **Abhisāpo**ti akkoso. Kupitā<sup>1</sup> hi manussā attano paccatthikam "cīvaram nivāsetvā kapālam gahetvā pindam pariyesamāno carissatī"ti<sup>2</sup> akkosanti. Atha vā pana "kim tuyham akātabbam atthi, yo tvam evam balavā vīrivasampannopi hirottappam pahāya kapaņo viya piņdolo vicarasi pattapānī"ti evampi akkosantiyeva. **Tañca kho etan**ti evam tam abhisāpam samānampi pindolyam. Kulaputtā upenti atthavasikāti mama sāsane jātikulaputtā ca ācarakulaputtā ca atthavasikā kāraņavasikā hutvā kāraņavasam paticca upenti.

Rājābhinītāti-ādīsu ve rañño santakam khāditvā raññā bandhanāgāre bandhāpitā palāyitvā<sup>3</sup> pabbajanti, te rājābhinītā nāma. Te hi raññā bandhanam abhinītattā rājābhinītā nāma. Ye pana corehi ataviyam gahetvā ekaccesu māriyamānesu<sup>4</sup> ekacce "mayam sāmi tumhehi vissatthā geham anajjhāvasitvā pabbajissāma, tattha yam yam Buddhapūjādipuññam<sup>5</sup> karissāma, tato tumhākam pattim dassāmā"ti tehi vissatthā<sup>6</sup> pabbajanti, te corābhinītā nāma. Tepi hi corehi māretabbatam abhinītāti corābhinītā nāma. Ye pana inam gahetvā patidātum asakkontā palāyitvā pabbajanti, te **inattā** nāma, inapīlitāti attho. Inatthātipi pātho, ine thitāti attho. Ye rājacorachātakarogabhavānam aññatarena abhibhūtā upaddutā pabbajanti, te bhayattā nāma, bhayapīlitāti attho. Bhayatthātipi pātho,

- 1. Akkositukāmā (Sī)
- 2. Vicarasīti (Syā)
- 3. Palāyitvā palāyitvā (Syā)

4. Hariyamānesu (Syā)

5. Pupphagandhapūjādipuñnam (Sī)

- 6. Tehi te vissatthā (Syā)

bhaye thitāti attho. **Ājīvikāpakatā**ti ājīvikāya upaddutā abhibhūtā, puttadāram posetum asakkontāti attho. **Otinnāmhā**ti anto anupaviṭṭhā.

So ca hoti abhijjhālūti idam so kulaputto "dukkhassa antam karissāmī"ti-ādivasena cittam uppādetvā pabbajito, aparabhāge tam pabbajjam tathārūpam kātum na sakkoti, tam dassetum vuttam. Tattha abhijjhālūti parabhaṇḍānam abhijjhāyitā. Tibbasārāgoti bahalarāgo. Byāpannacittoti pūtibhāvena vipannacitto. Paduṭṭhamanasaṅkappoti tikhiṇasiṅgo viya goṇo duṭṭhacitto. Muṭṭhassatīti bhattanikkhittakāko viya naṭṭhassati, idha katam ettha nassati. Asampajānoti nippañño. Khandhādiparicchedarahito. Asamāhitoti caṇḍasote baddhanāvā viya upacārappanābhāvena asaṇṭhito. Vibbhantacittoti bandhāruļhamago¹ viya bhantamano. Pākatindriyoti yathā gihī puttadhītaro olokento asamvutindriyo hoti, evam asamvutindriyo.

Chavālātanti chavānam daḍḍhaṭṭhāne alātam. Ubhatopadittam majjhe gūthagatanti pamāṇena aṭṭhaṅgulamattam dvīsu ṭhānesu ādittam majjhe gūthamakkhitam. Neva gāmeti sace hi tam yuganaṅgalagopānasipakkhapāsakādīnam atthāya upanetum sakkā assa, gāme kaṭṭhattham phareyya. Sace khettakuṭiyam kaṭṭhattharamañcakādīnam atthāya upanetum sakkā, araññe kaṭṭhattham phareyya. Yasmā pana ubhayathāpi na sakkā, tasmā evam vuttam. Gihibhogā ca parihīnoti yo agāre vasantehi gihīhi dāyajje bhājiyamāne bhogo² laddhabbo assa, tato ca parihīno. Sāmaññatthañcāti ācariyupajjhāyānam ovāde ṭhatvā pariyattipaṭivedhavasena pattabbam sāmaññatthañca. Imañca pana upamam Satthā na dussīlassa vasena āhari, parisuddhasīlassa pana alasassa abhijhādīhi dosehi upahatassa puggalassa imam upamam āhari.

Tayome bhikkhaveti kasmā āraddham? Imassa puggalassa chavālātasadisabhāvo neva mātāpitūhi kato, na ācariyupajjhāyehi, imehi pana pāpavitakkehi katoti dassanattham āraddham. Animittam vā

samādhinti vipassanāsamādhim. So hi niccanimittādīnam samugghātanena animittoti vuccati. Ettha ca cattāro satipaṭṭhānā missakā, animittasamādhi pubbabhāgo. Animittasamādhi vā missako, satipaṭṭhānā pubbabhāgāti veditabbā.

Dvemā bhikkhave diṭṭhiyoti idam pana na kevalam animittasamādhibhāvanā imesamyeva tiṇṇam mahāvitakkānam pahānāya samvattati, sassatucchedadiṭṭhīnampi pana samugghātam karotīti dassanattham vuttam. Na vajjavā assanti niddoso bhaveyyam. Sesamettha uttānameva, Iti Bhagavā imasmimpi sutte desanam tīhi bhavehi vinivattetvā arahattena kūṭam gaṇhi. Desanāvasāne pañcasatā bhikkhū saha patisambhidāhi arahattam pāpunimsūti. . Atthamam.

# 9. Pālileyyasuttavaņņanā

81. Navame **cārikaṁ pakkāmī**ti Kosambikānaṁ bhikkhūnaṁ kalahakāle Satthā ekadivasaṁ Dīghītissa Kosalarañño vatthuṁ āharitvā "na hi verena verāni, sammantīdha kudācanan"ti-ādīhi¹ gāthāhi ovadati. Taṁdivasaṁ tesaṁ kalahaṁ karontānaṁyeva ratti vibhātā. Dutiyadivasepi Bhagavā tameva vatthuṁ kathesi. Taṁdivasampi tesaṁ kalahaṁ karontānaṁyeva ratti vibhātā. Tatiyadivasepi Bhagavā tameva vatthuṁ kathesi. Atha naṁ aññataro bhikkhu evamāha "appossukko bhante Bhagavā diṭṭhadhammasukhavihāraṁ anuyutto viharatu, mayametena bhaṇḍanena kalahena viggahena vivādena paññāyissāmā"ti. Satthā "pariyādiṇṇarūpacittā kho ime moghapurisā, na ime sakkā saññāpetun"ti cintetvā "kiṁ mayhaṁ imehi, ekacāravāsaṁ vasissāmī"ti so pātova sarīrapaṭijagganaṁ katvā Kosambiyaṁ piṇḍāya caritvā kañcipi anāmantetvā ekova adutiyo cārikaṁ pakkāmi.

Yasmim āvuso samayeti idam thero yasmāssa ajja Bhagavā ekena bhikkhunā saddhim pakkamissati, ajja dvīhi, ajja satena, ajja sahassena, ajja ekakovāti sabbo Bhagavato cāro vidito pākato paccakkho, tasmā āha.

Anupubbenāti gāmanigamapaṭipāṭiyā piṇḍāya caramāno ekacāravāsaṁ tāva vasamānaṁ bhikkhuṁ passitukāmo hutvā Bālakaloṇakāragāmaṁ agamāsi. Tattha Bhaguttherassa sakalapacchābhattañceva tiyāmarattiñca ekacāravāse ānisaṁsaṁ kathetvā punadivase tena pacchāsamaṇena piṇḍāya caritvā taṁ tattheva nivattetvā "samaggavāsaṁ vasamāne tayo kulaputte passissāmī"ti pācīnavaṁsamigadāyaṁ agamāsi. Tesampi sakalapacchābhattañceva tiyāmarattiñca ekacāravāse ānisaṁsaṁ kathetvā te tattheva nivattetvā ekakova Pālileyya¹nagarābhimukho pakkamitvā anupubbena Pālileyyanagaraṁ sampatto. Tena vuttaṁ "anupubbena cārikaṁ caramāno yena pālileyyakaṁ, tadavasarī"ti.

Bhaddasālamūleti Pālileyyavāsino Bhagavato dānam datvā Pālileyyato avidūre rakkhitavanasaņdo nāma atthi, tattha Bhagavato paņņasālam katvā "ettha vasathā"ti paṭiññam kāretvā vāsayimsu. Bhaddasālo pana² tattheko manāpo laddhako³ sālarukkho. Bhagavā tam nagaram upanissāya tasmim vanasaņde paṇṇasālasamīpe tasmim rukkhamūle viharati. Tena vuttam "bhaddasālamūle"ti.

Evam viharante panettha Tathāgate aññataro hatthināgo hatthinīhi hatthipotakādīhi gocarabhūmititthogāhanādīsu ubbāļho yūthe ukkaṇṭhito "kim me imehi hatthīhī"ti yūtham pahāya manussapatham gacchanto Pālileyyakavanasaṇḍe Bhagavantam disvā ghaṭasahassena nibbāpitasantāpo viya nibbuto hutvā Satthu santike aṭṭhāsi. So tato paṭṭhāya Satthu vattapaṭivattam karonto mukhadhovanam deti, nhānodakam āharati, dantakaṭṭham deti, pariveṇam sammajjati, araññato madhurāni phalāphalāni āharitvā Satthuno deti. Satthā paribhogam karoti.

Ekadivasam Satthā rattibhāgasamanantare cankamitvā pāsāṇaphalake nisīdi. Hatthīpi avidūre ṭhāne aṭṭhāsi. Satthā pacchato oloketvā na kiñci addasa, evam purato ca ubhayapassesu ca. Athassa "sukham vatāham aññatra tehi bhaṇḍanakārakehi vasāmī"ti cittam uppajji. Hatthinopi "mayā nāmitasākham aññe khādantā natthī"ti-ādīni cintetvā "sukham vata

ekakova vasāmi, Satthu vattam kātum labhāmī"ti cittam uppajji. Satthā attano cittam oloketvā "mama tāva īdisam cittam, kīdisam nu kho hatthissā"ti tassāpi tādisameva disvā "sameti no cittan"ti imam udānam udānesi—

"Etam nāgassa nāgena, īsādantassa hatthino. Sameti cittam cittena, yadeko ramatī vane"ti<sup>1</sup>.

Atha kho sambahulā bhikkhūti atha evam Tathāgate tattha viharante pañcasatā disāsu vassamvutthā bhikkhū. Yenā yasmā Ānandoti "Satthā kira bhikkhusamgham paṇāmetvā araññam paviṭṭho"ti attano dhammatāya Satthu santikam gantum asakkontā yenāyasmā Ānando, tenupasankamimsu.

Anantarā āsavānaṁ khayoti maggānantaraṁ arahattaphalaṁ. Vicayasoti vicayena, tesaṁ tesaṁ dhammānaṁ sabhāvavicinanasamatthena ñāṇena paricchindi tvāti attho. Dhammoti sāsanadhammo. Cattāro satipaṭṭhānāti-ādi ye ye koṭṭhāse paricchinditvā dhammo desito, tesaṁ pakāsanatthāya vuttaṁ. Samanupassanāti diṭṭhisamanupassanā. Saṅkhāro soti diṭṭhisaṅkhāro so. Tatojo so saṅkhāroti tato taṇhāto so saṅkhāro jāto. Taṇhāsampayuttesu cittesupi catūsu cittesu esa jāyati. Sāpi taṇhāti sā diṭṭhisaṅkhārassa paccayabhūtā taṇhā. Sāpi vedanāti sā taṇhāya paccayabhūtā vedanā. Sopi phassoti so vedanāya paccayo avijjāsamphasso. Sāpi avijjāti sā phassasampayuttā avijjā.

No cassam, no ca me siyāti sace aham na bhaveyyam, mama parikkhāropi na bhaveyya. Nābhavissam, na me bhavissatīti sace pana āyatimpi aham na bhavissāmi, evam mama parikkhāropi na bhavissati. Ettake ṭhāne Bhagavā tena bhikkhunā gahitagahitadiṭṭhim² vissajjāpento āgato puggalajjhāsayenapi desanāvilāsenapi. Tatojo so saṅkhāroti taṇhāsampayuttacitte vicikicchāva natthi, katham vicikicchāsaṅkhāro taṇhāto jāyatīti? Appahīnattā. Yassa³ hi taṇhāya appahīnāya

so uppajjati, tam sandhāyetam vuttam. Diṭṭhiyāpi eseva nayo labbhatiyeva. Catūsu hi cittuppādesu sampayuttadiṭṭhi nāma natthi. Yasmā pana taṇhāya appahīnattā sā uppajjati, tasmā tam sandhāya tatrāpi ayamattho yujjati. Iti imasmim sutte tevīsatiyā ṭhānesu arahattam pāpetvā vipassanā kathitā. . Nayamam.

### 10. Punnamasuttavannanā

82. Dasame tadahuposatheti-ādi Pavāraņasutte vitthāritameva. Kiñcideva desanti kiñci kāraņam. Sake āsane nisīditvā puccha yadākankhasīti kasmā evamāha? So kira bhikkhu pañcasatabhikkhuparivāro. Ācariye pana thitake pucchante sace te bhikkhū nisīdanti, Satthari gāravam katam hoti, ācariye agāravam. Sace uṭṭhahanti, ācariye gāravam katam hoti, Satthari agāravam. Iti nesam cittam anekaggam bhavissati, desanam sampaṭicchitum na sakkhissanti. Tasmim pana nisīditvā pucchante tesam cittam ekaggam bhavissati, desanam sampaṭicchitum sakkhissantīti ñatvā Bhagavā evamāha. Ime nu kho bhanteti ayam thero pañcannam bhikkhusatānam ācariyo, pañcakkhandhamattampi nappajānātīti na vattabbo. Pañham pucchantena pana "ime pañcupādānakkhandhā, na aññe"ti evam jānantena viya hutvā pucchitum na vaṭṭati, tasmā ajānanto viya pucchati. Tepi cassa antevāsikā "amhākam ācariyo 'aham jānāmī'ti na katheti, sabbaññutaññāṇena pana saddhim samsanditvāva kathetī"ti sotabbam saddhātabbam maññissantītipi ajānanto viya pucchati.

Chandamūlakāti taṇhāchandamūlakā. Na kho bhikkhu taññeva upādānaṁ te pañcupādānakkhandhāti yasmā chandarāgamattaṁ pañcakkhandhā na hoti, tasmā idaṁ vuttaṁ. Yasmā pana sahajātato vā ārammaṇato vā khandhe muñcitvā upādānaṁ natthi, tasmā nāpi aññatra pañcahi upādānakkhandhehi upādānanti vuttaṁ. Taṇhāsampayuttasmiṁ hi citte vattamāne taṁcittasamuṭṭhānarūpaṁ rūpakkhandho, ṭhapetvā taṁ taṇhaṁ sesā arūpadhammā cattāro khandhāti sahajātatopi khandhe muñcitvā upādānaṁ natthi. Upādānassa pana rūpādīsu aññataraṁ ārammaṇaṁ katvā uppajjanato ārammaṇatopi pañcakkhandhe muñcitvā upādānaṁ natthi. Chandarāgavemattatāti chandarāganānattaṁ. Evaṁ kho bhikkhūti evaṁ rūpārammaṇassa

chandarāgassa vedanādīsu aññataraṁ ārammaṇaṁ akaraṇato siya chandarāgavemattatā. **Khandhādhivacanan**ti khandhāti¹ ayaṁ paññatti. Ayaṁ pana anusandhi na ghaṭiyati, kiñcāpi na ghaṭiyati, sānusandhikāva pucchā, sānusandhikaṁ vissajjanaṁ. Ayaṁ hi thero tesaṁ tesaṁ bhikkhūnaṁ ajjhāsayena pucchati, Satthāpi tesaṁ tesaṁ ajjhāsayeneva vissajjeti. Sesaṁ sabbattha uttānameva. . Dasamaṁ.

Imassa ca pana vaggassa ekekasmim sutte pañcasatā pañcasatā bhikkhū arahattam pattāti.

Khajjanīyavaggo tatiyo.

\_\_\_\_

# (9) 4. Theravagga

### 1. Ānandasuttavannanā

83. Theravaggassa paṭhame Mantāṇiputtoti² Mantāṇiyā nāma brāhmaṇiyā putto. Upādāyāti āgamma ārabbha sandhāya paṭicca. Asmīti hotīti asmīti evam pavattam taṇhāmānadiṭṭhipapañcattayam hoti. Daharoti taruṇo. Yuvāti yobbanena samannāgato. Maṇḍanakajātikoti maṇḍanakasabhāvo maṇḍanakasīlo. Mukhanimittanti mukhapaṭibimbam. Tam hi parisuddham ādāsamaṇḍalam paṭicca paññāyati. Kim pana tam olokayato sakamukham paññāyati, paramukhanti? Yadi sakam bhaveyya, parammukham hutvā paññāyeyya. Atha parassa bhaveyya, vaṇṇādīhi asadisam hutvā paññāyeyya. Tasmā na tam attano, na parassa, ādāsam pana nissāya nibhāsarūpam nāma tam paññāyatīti vadanti. Atha yam udake paññāyati, tam kena kāraṇenāti? Mahābhūtānam visuddhatāya. Dhammo me abhisamitoti³ mayā ñāṇena catusaccadhammo abhisamāgato⁴, sotāpannosmi jātoti kathesi. . Paṭhamam.

<sup>1.</sup> Khandhānaṁ (Sī)

<sup>3.</sup> Abhisametoti (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Mantāniputtoti (Syā)

<sup>4.</sup> Abhisammato (Ka)

### 2. Tissasuttavannanā

84. Dutiye **madhurakajāto viyā**ti sañjātagarubhāvo viya akammañño. **Disāpi me**ti ayam puratthimā ayam dakkhiṇāti evam disāpi mayham na pakkhāyanti, na pākaṭā hontīti vadati. **Dhammāpi mam na paṭibhantī**ti pariyattidhammāpi mayham na upaṭṭhahanti, uggahitam sajjhāyitam na dissatīti vadati. **Vicikicchā**ti no mahāvicikicchā. Na hi tassa "sāsanam niyyānikam nu kho, na nu kho"ti vimati uppajjati. Evam panassa hoti "sakkhissāmi nu kho samaṇadhammam kātum, udāhu pattacīvaradhāraṇamattameva karissāmī"ti.

Kāmānametaṁ adhivacananti yathā hi ninnaṁ pallalaṁ olokentassa dassanarāmaṇeyyakamattaṁ atthi¹, yo panettha otarati, taṁ caṇḍamīnākulatāya ākaḍḍhitvā anayabyasanaṁ pāpeti, evamevaṁ pañcasu kāmaguṇesu cakkhudvārādīnaṁ ārammaṇe rāmaṇeyyakamattaṁ atthi¹, yo panettha gedhaṁ āpajjati, taṁ ākaḍḍhitvā nirayādīsu eva pakkhipanti. Appassādā hi kāmā bahudukkhā bahupāyāsā, ādīnavo ettha bhiyyoti imaṁ atthavasaṁ paṭicca "kāmānametaṁ adhivacanan"ti vuttaṁ.

Ahamanuggahenāti aham dhammāmisānuggahehi anuggaṇhāmi. Abhinandīti sampaṭicchi. Na kevalañca abhinandi, imam pana Satthu santikā assāsam labhitvā ghaṭento vāyamanto katipāhena arahatte patiṭṭhāsi. . Dutiyam.

### 3. Yamakasuttavannanā

85. Tatiye **diṭṭhigatan**ti sace hissa evaṁ bhaveyya "sāṅkhārā uppajjanti ceva nurujjhanti ca, saṅkhārappavattameva appavattaṁ hotī"ti, diṭṭhigataṁ nāma na bhaveyya, sāsanāvacarikaṁ ñāṇaṁ bhaveyya. Yasmā panassa "satto ucchijjati vinassatī"ti ahosi, tasmā diṭṭhigataṁ nāma jātaṁ. **Thāmasā parāmāsā**ti diṭṭhithāmena ceva diṭṭhiparāmāsena ca.

Yenāyasmā Sāriputtoti yathā nāma paccante kupite tam vūpasametum asakkontā rājapurisā senāpatissa vā rañno vā santikam gacchanti, evam diṭṭhigatavasena tasmim there kupite tam vūpasametum asakkontā te bhikkhū yena Dhammarājassa Dhammasenāpati āyasmā

Sāriputto, tenupasankamimsu. **Evambyākho**ti tesam bhikkhūnam santike viya therassa sammukhā paggayha vattum asakkonto olambantena hadayena "evambyākho"ti āha. **Tam kim maññasi āvuso**ti idam thero tassa vacanam sutvā "nāyam attano laddhiyam dosam passati, dhammadesanāya assa tam pākatam karissāmī"ti cintetvā tiparivattam desanam desetum ārabhi.

Taṁ kiṁ maññasi āvuso yamaka, rūpaṁ Tathāgatoti idaṁ kasmā āraddhaṁ? Anuyogavattaṁ dāpanatthaṁ¹. Tiparivaṭṭadesanāvasānasmiṁ hi thero sotāpanno jāto. Atha naṁ anuyogavattaṁ dāpetuṁ² "taṁ kiṁ maññasī"ti-ādimāha. Tathāgatoti satto. Rūpaṁ vedanā saññā saṅkhārā viññāṇanti ime pañcakkhandhe sampiṇḍetvā "Tathāgato"ti samanupassasīti pucchati. Ettha ca te āvusoti idaṁ therassa anuyoge bhummaṁ. Idaṁ vuttaṁ hoti—ettha ca te ettake ṭhāne diṭṭheva dhamme saccato thirato satte anupalabbhiyamāneti. Sace taṁ āvusoti idametaṁ aññaṁ byākarāpetukāmo pucchati. Yaṁ dukkhaṁ taṁ niruddhanti yaṁ dukkhaṁ, tadeva niruddhaṁ, añño satto nirujjhanako nāma natthi, evaṁ byākareyyanti attho.

Etasseva atthassāti etassa paṭhamamaggassa. Bhiyyoso mattāya ñāṇāyāti atirekappamāṇassa ñāṇassa atthāya, sahavipassanakānam upari ca tiṇṇam maggānam āvibhāvatthāyāti attho. Ārakkhasampannoti antoārakkhena ceva bahi-ārakkhena ca samannāgato. Ayogakkhemakāmoti catūhi yogehi khemabhāvam anicchanto. Pasayhāti pasayhitvā abhibhavitvā. Anupakhajjāti anupavisitvā.

Pubbuṭṭhāyīti-ādīsu dūratova āgacchantaṁ disvā āsanato paṭhamataraṁ vuṭṭhātīti pubbuṭṭhāyī. Tassa āsanaṁ datvā tasmiṁ nisinne pacchā nipatati nisīdatīti pacchānipātī. Pātova vuṭṭhāya "ettakā kasituṁ gacchatha, ettakā vapitun"ti vā sabbapaṭhamaṁ vuṭṭhātīti pubbuṭṭhāyī. Sāyaṁ sabbesu attano attano vasanaṭṭhānaṁ gatesu gehassa samantato ārakkhaṁ saṁvidhāya dvārāni thaketvā sabbapacchā nipajjanatopi pacchānipātī. "Kiṁ

karomi ayyaputta, kim karomi ayyaputtā"ti mukham olokento kimkāram paṭisāvetīti **kimkārapaṭissāvī.** Manāpam caratīti **manāpacārī.** Piyam vadatīti **piyavādī. Mittatopi nam saddaheyyā**ti mitto me ayanti saddaheyya. **Vissāsam āpajjeyyā**ti ekato pānabhojanādim karonto vissāsiko bhaveyya. **Samvissattho**ti suṭṭhu vissattho.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—bālagahapatiputto viya hi vaṭṭasannissitakāle assutavā puthujjano, vadhakapaccāmitto viya abaladubbalā pañcakkhandhā, vadhakapaccāmittassa "bālagahapatiputtam upaṭṭhahissāmī"ti upagatakālo viya paṭisandhikkhaṇe upagatā pañcakkhandhā, tassa hi "na me ayam sahāyo, vadhakapaccatthiko ayan"ti ajānanakālo viya vaṭṭanissitaputhujjanassa pañcakkhandhe "na ime mayhan"ti agahetvā "mama rūpam, mama vedanā, mama saññā, mama saṅkhārā, mama viññāṇan"ti gahitakālo, vadhakapaccatthikassa "mitto me ayan"ti gahetvā sakkārakaraṇakālo viya "mama ime"ti gahetvā pañcannam khandhānam nhāpanabhojanādīhi¹ sakkārakaraṇakālo, "ativissattho² me ayan"ti ñatvā sakkāram karontasseva asinā sīsacchindanam viya vissatthassa bālaputhujjanassa tikhiṇehi bhijjamānehi khandhehi jīvitapariyādānam veditabbam.

Upetīti upagacchati. Upādiyatīti gaṇhāti. Adhiṭṭhātīti adhitiṭṭhati. Attā meti ayaṁ me attāti. Sutavā ca kho āvuso ariyasāvakoti yathā pana paṇḍito gahapatiputto evaṁ upagataṁ paccatthikaṁ "paccatthiko me ayan"ti ñatvā appamatto tāni tāni kammāni kāretvā anatthaṁ pariharati, atthaṁ pāpuṇāti, evaṁ sutavā ariyasāvakopi "na rūpaṁ attato samanupassatī"ti-ādinā nayena pañcakkhandhe ahanti vā mamanti vā agahetvā "paccatthikā me ete"ti ñatvā rūpasattaka-arūpasattakādivasena vipassanāya yojetvāva tatonidānaṁ dukkhaṁ parivajjetvā aggaphalaṁ arahattaṁ pāpuṇāti. Sesamettha uttānameva. . Tatiyaṁ.

### 4. Anurādhasuttavaņņanā

86. Catutthe **araññakuṭikāyan**ti tasseva vihārassa paccante paṇṇasālāyam. **Taṁ Tathāgato**ti tumhākam Satthā Tathāgato taṁ

sattam Tathāgatam. **Aññatra imehī**ti tassa kira evam ahosi "ime sāsanassa paṭipakkhā paṭivilomā, yathā ime bhaṇanti, na evam Satthā paññāpessati, aññathā paññāpessatī"ti. Tasmā evamāha. **Evam vutte te aññatitthiyā**ti evam therena attano ca paresañca samayam ajānitvā vutte ekedesena sāsanasamayam jānantā therassa vāde dosam dātukāmā te aññatitthiyā paribbājakā āyasmantam Anurādham etadavocum.

Taṁ kiṁ maññasi anurādhāti Satthā tassa kathaṁ sutvā cintesi "ayaṁ bhikkhu attano laddhiyaṁ dosaṁ na jānāti, kārako panesa yuttayogo, dhammadesanāya eva naṁ jānāpessāmī"ti tiparivaṭṭaṁ desanaṁ desetukāmo "taṁ kiṁ maññasi Anurādhā"ti-ādimāha. Athassa tāya desanāya arahattappattassa anuyogavattaṁ āropento taṁ kiṁ maññasi Anurādha, rūpaṁ Tathāgatoti-ādimāha. Dukkhañceva paññapemi, dukkhassa ca nirodhanti vaṭṭadukkhañceva vaṭṭadukkhassa ca nirodhaṁ nibbānaṁ paññapemi. Dukkhanti vā vacanena dukkhasaccaṁ gahitaṁ. Tasmiṁ gahite samudayasaccaṁ gahitaṁeva hoti tassa mūlattā. Nirodhanti vacanena nirodhasaccaṁ gahitaṁ. Tasmiṁ gahite maggasaccaṁ gahitameva hoti tassa upāyattā. Iti pubbe cāhaṁ Anurādha etarahi ca catusaccameva paññapemīti dasseti. Evaṁ imasmiṁ sutte vattavivattameva kathitaṁ. . Catutthaṁ.

#### 5. Vakkalisuttavannanā

87. Pañcame **kumbhākāranivesane**ti kumbhakārasālāyam. Thero kira vutthavasso pavāretvā Bhagavantam dassanāya āgacchati. Tassa nagaramajjhe mahā-ābādho uppajji, pādā na vahanti. Atha nam mañcakasivikāya kumbhakārasālam āharimsu. Sā ca sālā tesam kammasālā, na nivasanasālā. Tam sandhāya vuttam "kumbhakāranivesane viharatī"ti. **Bāļhagilāno**ti adhimattagilāno. **Samadhosī**ti samantato adhosi, calanākārena apacitim dassesi. Vattam¹ kiretam bāļhagilānenapi vuḍḍhataram disvā uṭṭhānākārena apaciti dassetabbā. Tena pana "mā cali mā calī"ti vattabbo. **Santimāni āsanānī**ti Buddhakālasmiñhi ekassapi

bhikkhuno vasanaṭṭhāne "sace Satthā āgacchissati, idha nisīdissatī"ti āsanaṁ paññattameva hoti antamaso phalakamattampi paṇṇasanthāramattampi. Khamanīyaṁ yāpanīyanti kaccidukkhaṁ khamituṁ iriyāpathaṁ vā yāpetuṁ sakkāti pucchati. Paṭikkamantīti nivattanti. Abhikkamantīti adhigacchanti. Paṭikkamosānanti paṭikkamo etāsaṁ. Sīlato na upavadatīti sīlaṁ ārabbha sīlabhāvena na upavadati. Cirapaṭikāhanti cirarapaṭiko ahaṁ, cirato paṭṭhāya ahanti attho. Pūtikāyenāti attano suvaṇṇavaṇṇampi kāyaṁ Bhagavā dhuvapaggharaṇaṭṭhena evamāha. Yo kho Vakkali dhammanti idha Bhagavā "dhammakāyo kho mahārāja Tathāgato"ti vuttaṁ dhammakāyataṁ dasseti. Navavidho hi lokuttaradhammo Tathāgatassa kāyo nāma.

Idāni therassa tiparivaṭṭadhammadesanaṁ ārabhanto taṁ kiṁ maññasīti-ādimāha. Kāṭasilāti Kāṭasilāvihāro. Vimokkhāyāti maggavimokkhatthāya. Suvimutto vimuccissatīti arahattaphalavimuttiyā vimutto hutvā vimuccissati. Tā kira devatā "yena nīhārena iminā vipassanā āraddhā, anantarāyena arahattaṁ pāpuṇissatī"ti ñatvā evamāhaṁsu. Apāpakanti alāmakaṁ. Satthaṁ āharesīti thero kira adhimāniko ahosi. So samādhivipassanāhi vikkhambhitānaṁ kilesānaṁ samudācāraṁ apassanto "khīṇāsavomhī"ti saññī hutvā "kiṁ me iminā dukkhena jīvitena, satthaṁ āharitvā marissāmī"ti tikhiṇena satthena kaṇṭhanāṭaṁ chindi. Athassa dukkhā vedanā uppajji. So tasmiṁ khaṇe attano puthujjanabhāvaṁ ñatvā avissaṭṭhakammaṭṭhānattā sīghaṁ mūlakammaṭṭhānaṁ ādāya sammasanto arahattaṁ pāpuṇitvāva kālamakāsi. Paccavekkhaṇā panassa ca kathaṁ ahosīti? Khīṇāsavassa ekūnavīsati paccavekkhaṇā na sabbāva avassaṁ laddhabbā, tikhiṇenāpi pana asinā sīse chijjante ekaṁ dve ñāṇāni avassaṁ uppajjanti.

Vivattakkhandhanti parivattakkhandham. Semānanti sayamānam. Thero kira uttānako nipanno sattham āhari. Tassa sarīram yathāṭhitameva ahosi. Sīsam pana dakkhiṇapassena parivattitvā aṭṭhāsi. Ariyasāvakā hi yebhuyyena dakkhiṇapasseneva kālam karonti. Tenassa sarīram yathāṭhitamyeva ahosi. Sīsam pana dakkhiṇapassena parivattitvā ṭhitam. Tam sandhāya vivattakkhandho nāma jātotipi vadanti. Dhūmāyitattanti

dhūmāyanabhāvam. **Timirāyitattan**ti timirāyanabhāvam, dhūmavalāhakam viya timiravalāhakam viya cāti attho. . Pañcamam.

### 6. Assajisuttavannanā

88. Chatthe **Kassapakārāme**ti Kassapasetthinā kārite ārāme. Kāvasankhāreti assāsapassāse. So hi te catutthajjhānena passambhitvā passambhitvā vihāsi. **Evam hot**īti idāni tam samādhim appatilabhantassa evam hoti. No cassāham parihāvāmīti kacci nu kho aham sāsanato na parihāyāmi. Tassa kira ābādhadosena appitappitā samāpatti parihāyi, tasmā evam cintesi. Samādhisārakā samādhisāmaññāti samādhimyeva sārañca sāmaññañca maññanti. Mayham pana sāsane na etam sāram, vipassanāmaggaphalāni sāram. So tvam samādhito parihāyanto kasmā cintesi "sāsanato parihāyāmī"ti evam theram assāsetvā idānissa tiparivattam dhammadesanam ārabhanto tam kim maññasīti-ādimāha. Athassa tiparivattadesanāvasāne arahattam pattassa satatavihāram dassento so sukham ce vedanam vedayatīti-ādimāha. Tattha anabhinanditāti pajānātīti sukhavedanāya tāva abhinandanā hotu, dukkhavedanāya katham hotīti? Dukkham patvā sukham pattheti, yadaggena sukham pattheti, tadaggena dukkham patthetiyeva. Sukhaviparināmena hi dukkham āgatameva hotīti evam dukkha abhinandanā veditabbā. Sesam pubbe vuttanayamevāti. . Chattham.

### 7. Khemakasuttavannanā

89. Sattame attaniyanti attano parikkhārajātam. Asmīti adhigatanti asmīti evam pavattā taṇhāmānā adhigatā. Sandhāvanikāyāti punappunam gamanāgamanena. Upasaṅkamīti Badarikārāmato gāvutamattam Ghositārāmam agamāsi. Dāsakatthero pana catukkhattum gamanāgamanena tamdivasam dviyojanam addhānam āhiṇḍi. Kasmā pana tam therā pahiṇimsu? Vissutassa dhammakathikassa santikā dhammam suṇissāmāti. Sayam kasmā na gatāti? Therassa vasanaṭṭhānam araññam sambādham, tattha saṭṭhimattānam therānam ṭhātum vā nisīditum vā okāso natthīti na gatā. "Idhāgantvā amhākam dhammam

kathetū"tipi kasmā pana na pahiņimsūti? Therassa ābādhikattā. Atha kasmā punappunam pahiņimsūti? Sayameva ñatvā amhākam kathetum āgamissatīti. Theropi tesam ajjhāsayam ñatvāva agamāsīti.

Na khvāhaṁ āvuso rūpanti yo hi rūpameva asmīti vadati, tena itare cattāro khandhā paccakkhātā honti. Yo aññatra rūpā vadati, tena rūpaṁ paccakkhātaṁ hoti. Vedanādīsupi eseva nayo. Therassa pana samūhato pañcasupi khandhesu asmīti adhigato, tasmā evamāha. Hotevāti hotiyeva. Anusahagatoti sukhumo. Ūseti chārikākhāre. Khāreti ūsakhāre. Sammadditvāti temetvā khādetvā¹.

Evameva khoti ettha idam opammasamsandanam—kiliṭṭhavattham viya hi puthujjanassa cittācāro, tayo khārā viya tisso anupassanā, tīhi khārehi dhotavattham viya desanāya madditvā ṭhito anāgāmino cittācāro, anusahagato ūsādigandho viya arahattamaggavajjhā kilesā, gandhakaraṇḍako viya arahattamaggañāṇam, gandhakaraṇḍakam āgamma anusahagatānam ūsagandhādīnam samugghāto viya arahattamaggena sabbakilesakkhayo, gandhaparibhāvitavattam nivāsetvā chaṇadivase antaravīthiyam sugandhagandhino vicaraṇam viya khīṇāsavassa sīlagandhādīhi dasa disā upavāyantassa yathākāmacāro.

Ācikkhitunti kathetum. Desetunti pakāsetum. Paññāpetunti jānāpetum. Paṭṭhapetunti patiṭṭhāpetum. Vivaritunti vivaṭam kātum. Vibhajitunti suvibhattam kātum. Uttānīkātunti uttānakam kātum. Saṭṭhimattānam therānanti te kira therena kathitakathitaṭṭhāne vipassanam paṭṭhapetvā uparūpari sammasantā desanāpariyosāne arahattam pāpuṇimsu. Theropi aññena nīhārena akathetvā vipassanāsahagatacitteneva kathesi. Tasmā sopi arahattam pāpuṇi. Tena vuttam "saṭṭhimattānam therānam bhikkhūnam anupādāya āsavehi cittāni vumuccimsu āyasmato Khemakassa cā"ti. . Sattamam.

### 8. Channasuttavannanā

90. Aṭṭhame **āyasmā Channo**ti Tathāgatena saddhiṁ ekadivase jāto mahābhinikkhamanadivase saddhiṁ nikkhamitvā puna aparabhāge Satthu santike pabbajitvā "amhākaṁ Buddho amhākaṁ dhammo"ti evaṁ makkhī ceva paļāsī ca hutvā sabrahmacārīnaṁ pharusavācāya saṁghaṭṭanaṁ karonto thero. **Avāpuraṇaṁ ādāyā**ti kuñcikaṁ gahetvā. **Vihārena vihāraṁ upasaṅkamitvā**ti ekaṁ vihāraṁ pavisitvā tato aññaṁ, tato aññanti evaṁ tena tena vihārena taṁ taṁ vihāraṁ upasaṅkamitvā. **Etadavoca ovadantu man**ti kasmā evaṁ mahantena ussāhena tattha tattha gantvā etaṁ avocāti? Uppannasaṁvegatāya. Tassa hi parinibbute Satthari dhammasaṅgāhakattherehi pesito āyasmā Ānando Kosambiṁ gantvā brahmadaṇḍaṁ adāsi. So dinne brahmadaṇḍe sañjātapariļāho visaññībhūto patitvā puna saññaṁ labhitvā vuṭṭhāya ekassa bhikkhuno santikaṁ gato, so tena saddhiṁ kiñci na kathesi. Aññassa santikaṁ agamāsi, sopi na kathesīti evaṁ sakalavihāraṁ vicaritvā nibbinno pattacīvaraṁ ādāya Bārāṇasiṁ gantvā uppannasaṁvego tattha tattha gantvā evaṁ avoca.

Sabbe saṅkhārā aniccāti sabbe tebhūmakasaṅkhārā aniccā. Sabbe dhammā anattāti sabbe catubhūmakadhammā anattā. Iti sabbepi te bhikkhū theraṁ ovadantā aniccalakkhaṇaṁ anattalakkhaṇanti dveva lakkhaṇāni kathetvā dukkhalakkhaṇaṁ na kathayiṁsu. Kasmā? Evaṁ kira nesaṁ ahosi "ayaṁ bhikkhu vādī dukkhalakkhaṇe paññāpiyamāne rūpaṁ dukkhaṁ -pa-viññāṇaṁ dukkhaṁ, maggo dukkho, phalaṁ dukkhanti 'tumhe dukkhappattā bhikkhū nāmā'ti gahaṇaṁ gaṇheyya, yathā gahaṇaṁ gahetuṁ na sakkoti, evaṁ niddosamevassa katvā kathessāmā"ti dveva lakkhaṇāni kathayiṁsu.

Paritassanā upādānam uppajjatīti paritassanā ca upādānanca uppajjati. Paccudāvattati mānasam, atha ko carahi me attāti yadi rūpādīsu ekopi anattā, atha ko nāma¹ me attāti evam paṭinivattati "mayham mānasan"ti. Ayam kira thero paccaye apariggahetvā vipassanam paṭṭhapesi, sāssa² dubbalavipassanā attagāham pariyādātum asakkuṇantī saṅkhāresu

suññato upaṭṭhahantesu "ucchijjissāmi vinassissāmī"ti ucchedadiṭṭhiyā ceva paritassanāya ca¹ paccayo ahosi. So ca attānaṁ papāte papatantaṁ viya disvā "paritassanā upādānaṁ uppajjati, paccudāvattati mānasaṁ, atha ko carahi me attā"ti āha. Na kho panevaṁ dhammaṁ passato hotīti catusaccadhammaṁ passantassa evaṁ na hoti. Tāvatikā vissaṭṭhīti² tattako vissāso. Sammukhā metanti thero tassa vacanaṁ sutvā "kīdisā nu kho imassa dhammadesanā sappāyā"ti cintento Tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ vicinitvā Kaccānasuttaṁ³ addasa "idaṁ āditova diṭṭhiviniveṭhanaṁ katvā majjhe Buddhabalaṁ dīpetvā saṇhasukhumapaccayākāraṁ pakāsayamānaṁ gataṁ⁴, idamassa desessāmī"ti taṁ dassento "sammukhā metan"ti-ādimāha. Aṭṭhamaṁ.

#### 9-10. Rāhulasuttādivannanā

91-92. Navamadasamāni Rāhulasamyutte<sup>5</sup> vuttatthāneva. Kevalam hetāni ayam theravaggoti katvā idhāgatānīti<sup>6</sup>. . Navamadasamāni.

Theravaggo catuttho.

\_\_\_\_

# (10) 5. Pupphavagga

### 1. Nadīsuttavaņņanā

93. Pupphavaggassa paṭhame pabbateyyāti pabbate pavattā. Ohārinīti sote patitapatitāni tiṇapaṇṇakaṭṭhādīni heṭṭhāhārinī. Dūraṅgamāti nikkhantaṭṭhānato paṭṭhāya catupañcayojanasatagāminī. Sīghasotāti caṇḍasotā. Kāsāti-ādīni sabbāni tiṇajātāni. Rukkhāti eraṇḍādayo dubbalarukkhā. Te naṁ ajjholambeyyunti te tīre jātāpi onamitvā aggehi udakaṁ phusantehi adhi-olambeyyuṁ, upari lambeyyunti attho. Palujjeyyunti samūlamattikāya saddhiṁ sīse pateyyuṁ. So tehi ajjhotthaṭo vālukamattikodakehi mukhaṁ pavisantehi mahāvināsaṁ pāpuneyya.

- 1. Paritāsassa ca (Ka)
- 2. Vissatthīti (Ţīkā)
- 3. Sam 1. 257 pitthe.

- 4. Vuttam (Syā)
- 5. Sam 1. 439 pitthe.
- 6. Idhānītānīti (Sī)

Evameva khoti ettha sote patitapuriso viya vaṭṭasannissito<sup>1</sup> bālaputhujjano daṭṭhabbo, ubhatotīre kāsādayo viya dubbalapañcakkhandhā, "ime gahitāpi maṁ tāretuṁ² na sakkhissantī"ti tassa purisassa ajānitvā gahaṇaṁ viya ime khandhā "na mayhaṁ sahāyā"ti bālaputhujjanassa ajānitvā catūhi gāhehi gahaṇaṁ, gahitagahitānaṁ palujjanattā³ purisassa byasanappatti viya catūhi gāhehi gahitānaṁ khandhānaṁ vipariṇāme bālaputhujjanassa sokādibyasanappatti veditabbā. . Paṭhamaṁ.

### 2. Pupphasuttavannanā

94. Dutiye **vivadatī**ti "aniccam dukkham anattā asubhan"ti yathāsabhāvena vadantena saddhim "niccam sukham attā subhan"ti vadanto vivadati. **Lokadhammo**ti khandhapañcakam. Tam hi lujjanasabhāvattā lokadhammoti vuccati. **Kinti karomī**ti katham karomi. Mayham hi paṭipattikathanameva bhāro, paṭipattipūraṇam pana kulaputtānam bhāroti dasseti. Imasmim sutte tayo lokā kathithā. "Nāham bhikkhave lokenā"ti ettha hi sattaloko kathito, "atthi bhikkhave loke lokadhammo"ti ettha sankhāraloko, "Tathāgato loke jāto loke samvaḍḍho"ti ettha okāsaloko kathito. . Dutiyam.

### 3. Pheṇapiṇḍūpamasuttavaṇṇanā

95. Tatiye **Gaṅgāya nadiyā tīre**ti ayujjhapuravāsino aparimāṇabhikkhuparivāraṁ cārikaṁ caramānaṁ Tathāgataṁ attano nagaraṁ sampattaṁ disvā ekasmiṁ Gaṅgāya nivattanaṭṭhāne mahāvanasaṇḍamaṇḍitappadese Satthu vihāraṁ katvā adaṁsu. Bhagavā tattha viharati. Taṁ sandhāya vuttaṁ "Gaṅgāya nadiyā tīre"ti. **Tatra kho Bhagavā bhikkhū āmantesī**ti tasmiṁ vihāre vasanto Bhagavā sāyanhasamayaṁ Gandhakuṭito nikkhamitvā Gaṅgātīre paññattavarabuddhāsane nisinno Gaṅgāya nadiyā āgacchantaṁ mahantaṁ pheṇapiṇḍaṁ disvā "mama sāsane pañcakkhandhanissitaṁ<sup>4</sup> ekaṁ dhammaṁ kathessāmī"ti cintetvā parivāretvā nisinne bhikkhū āmantesi.

<sup>1.</sup> Vattajalasannissito (Ka)

<sup>3.</sup> Palujjanatāya (Sī), paluttattā (Syā)

<sup>2.</sup> Patāretum (Sī, Ka)

<sup>4.</sup> Paccakkhanissitam (Ka)

Mahantam pheṇapiṇḍanti uṭṭhānuṭṭhāne badarapakkappamāṇato¹ paṭṭhāya anusotāgamanena² anupubbena pavaḍḍhitvā pabbatakūṭamattam jātam, yattha udakasappādayo anekapāṇayo nivasanti, evarūpam mahantam pheṇapiṇḍam. Āvaheyyāti āhareyya. So panāyam pheṇapiṇḍo uṭṭhitaṭṭhānepi bhijjati, thokam gantvāpi, ekadviyojanādivasena dūram gantvāpi, antarā pana abhijjantopi mahāsamuddam patvā avassameva bhijjati. Nijjhāyeyyāti olokeyya. Yoniso upaparikkheyyāti kāraṇena upaparikkheyya. Kim hi siyā bhikkhave pheṇapiṇḍe sāroti bhikkhave pheṇapiṇḍamhisāro nāma kim bhaveyya, vilīyitvā viddhamseyyeva.

Evameva khoti yathā pheṇapiṇḍā nissāro, evam rūpampi niccasāradhuvasāra-attasāravirahena nissārameva. Yathā ca so "iminā pattam vā thālakam vā karissāmī"ti gahetum na sakkā, gahitopi tamattham na sādheti, bhijjati eva, evam rūpampi niccanti vā dhuvanti vā ahanti vā mamanti vā gahetum na sakkā, gahitampi na tathā tiṭṭhati, aniccam dukkham anattā asubhaññeva hotīti evam pheṇapiṇḍasadisameva hoti. Yathā vā pana pheṇapiṇḍo chiddāvachiddo anekasandhighaṭito bahūnam udakasappādīnam pāṇānam āvāso, evam rūpampi chiddāvachiddam anekasandhighaṭitam, kulavasenevettha asīti kimikulāni vasanti, tadeva tesam sūtigharampi vaccakuṭipi gilānasālāpi susānampi, na te aññattha gantvā gabbhavuṭṭhānādīni karonti, evampi pheṇapiṇḍasadisam.

Yathā ca pheṇapiṇḍo ādito badarapakkamatto hutvā anupubbena pabbatakūṭamattopi hoti, evam rūpampi ādito kalalamattam hutvā anupubbena byāmamattampi gomahimsahatthi-ādīnam vasena pabbatakūṭādimattam hoti macchakacchapādīnam vasena anekayojanasatapamāṇampi, evampi pheṇapiṇḍasadisam. Yathā ca pheṇapiṇḍo uṭṭhitamattopi bhijjati, thokam gantvāpi, dūram gantvāpi, samuddam patvā pana avassameva bhijjati, evamevam rūpampi kalalabhāvepi bhijjati abbudādibhāvepi, antarā pana abhijjamānampi vassasatāyukānam vassasatam patvā avassameva bhijjati, maraṇamukhe cuṇṇavicuṇṇam hoti, evampi pheṇapiṇḍasadisam.

Kiṁ hi siyā bhikkhave vedanāya sāroti-ādīsu vedanādīnam pubbuļādīhi¹ evam sadisatā veditabbā. Yathā hi pubbuļo asāro, evam vedanāpi. Yathā ca so abalo agayhūpago, na sakkā tam gahetvā phalakam vā āsanam vā kātum, gahitopi bhijjateva, evam vedanāpi abalā agayhūpagā, na sakkā niccāti vā dhuvāti vā gahetum, gahitāpi na tathā tiṭṭhati, evam agayhūpagatāyapi vedanā pubbuļasadisā. Yathā pana tasmim tasmim udakabindumhi pubbuļo uppajjati ceva bhijjati ca, na ciraṭṭhitiko hoti, evam vedanāpi uppajjati ceva bhijjati ca, na ciraṭṭhitikā hoti, ekaccharakkhaņe koṭisatasahassasaṅkhā uppajjitvā nirujjhati. Yathā ca pubbuļo udakatalam, udakabindum, udakajallam², saṅkaḍḍhitvā puṭam katvā gahaṇavātañcāti cattāri kāraṇāni paṭicca uppajjati, evam vedanāpi vatthum ārammaṇam kilesajallam phassasamghaṭṭanañcāti cattāri kāraṇāni paṭicca uppajjati. Evampi vedanā pubbuļasadisā.

Saññāpi asārakaṭṭhena marīcisadisā, tathā agayhūpagaṭṭhena. Na hi sakkā taṁ gahetvā pivituṁ vā nhāyituṁ vā bhājanaṁ vā pūretuṁ. Apica yathā marīci vipphandati, sañjātūmivegā viya khāyati, evaṁ nīlasaññādibhedā saññāpi nīlādi-anubhavanatthāya phandati vipphandati. Yathā ca marīci mahājanaṁ vippalambheti, "puṇṇavāpi viya puṇṇanadī viya dissatī"ti vadāpeti, evaṁ saññāpi vippalambheti, "idaṁ nīlakaṁ subhaṁ sukhaṁ niccan"ti vadāpeti. Pītakādīsupi eseva nayo. Evaṁ saññā vippalambhanenāpi marīcisadisā.

Akukkukajātanti<sup>3</sup> anto asañjātaghanadaṇḍakaṁ. Saṅkhārāpi asārakaṭṭhena kadalikkhandhasadisā, tathā agayhūpagaṭṭhena. Yatheva hi kadalikkhandhato kiñci gahetvā na sakkā gopānasi-ādīnaṁ atthāya upanetuṁ, upanītampi na tathā hoti, evaṁ saṅkhārāpi na sakkā niccādivasena gahetuṁ, gahitāpi na tathā honti. Yathā ca kadalikkhandho bahupattavaṭṭisamodhāno hoti, evaṁ saṅkhārakkhandho bahudhammasamodhāno. Yathā ca kadalikkhandho nānālakkhano. Aññoyeva hi bāhirāya pattavaṭṭiyā vaṇṇo, añño tato abbhantara-abbhantarānaṁ, evameva

<sup>1.</sup> Bubbulādīhi (Sī)

<sup>2.</sup> Udakajālakam (Syā), udakajallakam (Ka)

<sup>3.</sup> Akusajātanti (Sī), akukkujakajātanti (Syā)

sankhārakkhandhepi añnadeva phassassa lakkhaṇam, añnā cetanādīnam, samodhānetvā pana sankhārakkhandhova vuccatīti evampi sankhārakkhandho kadalikkhandhasadiso.

Cakkhumā purisoti mamsacakkhunā ceva paññācakkhunā cāti dvīhi cakkhūhi cakkhumā. Mamsacakkhumpi hissa parisuddham vaṭṭati apagatapaṭalapiṭakam, paññācakkhumpi asārabhāvadassanasamattham. Viññāṇampi asārakaṭṭhena māyāsadisam, tathā agayhūpagaṭṭhena. Yathā ca māyā ittarā lahupaccupaṭṭhānā, evam viññāṇam. Tañhi tatopi ittaratarañceva lahupaccupaṭṭhānatarañca. Teneva¹ hi cittena puriso āgato viya gato viya ṭhito viya nisinno viya hoti. Aññadeva ca āgamanakāle cittam, aññam gamanakālādīsu. Evampi viññāṇam māyāsadisam. Māyā ca mahājanam vañceti, yamkiñcideva "idam suvaṇṇam rajatam muttā"ti gāhāpeti, viññāṇampi mahājanam vañceti. Teneva hi cittena āgacchantam viya gacchantam viya ṭhitam viya nisinnam viya katvā gāhāpeti, aññadeva ca āgamane cittam, aññam gamanādīsu. Evampi viññāṇam māyāsadisam.

Bhūripaññenāti saṇhapaññena ceva vipulavitthatapaññena ca. Āyūti jīvitindriyam. Usmāti kammajatejodhātu. Parabhattanti nānāvidhānam kimigaṇādīnam bhattam hutvā. Etādisāyam santānoti etādisī ayam paveṇīmatakassa yāva susānā ghaṭṭīyatīti. Māyāyam bālalāpinīti yvāyam viññāṇakkhandho nāma, ayam bālamahājanalapāpanikamāyā nāma. Vadhakoti dvīhi kāraṇehi ayam khandhasankhāto vadhako aññamaññaghātanenapi, khandhesu sati vadho paññāyatītipi. Ekā hi pathavīdhātu bhijjamānā sesadhātuyo gahetvāva bhijjati, tathā āpodhātuādayo. Rūpakkhandho ca bhijjamāno arūpakkhandhe gahetvāva bhijjati, tathā arūpakkhandhesu vedanādayo saññādike. Cattāropi cete vatthurūpanti evam aññamaññavadhanenettha vadhakatā veditabbā. Khandhesu pana sati vadhabandhanacchedādīni sambhavanti, evam etesu sati vadhabhāvatopi vadhakatā veditabbā. Sabbasamyoganti sabbam dasavidhampi samyojanam. Accutam padanti nibbānam. . Tatiyam.

### 4-6. Gomayapindasuttādivannanā

96-98. Catutthe sassatisamanti Sinerumahāpathavīcandimasūriyādīhi sassasīhi samam. Parittam gomayapiņḍanti appamattakam madhukapupphappamāṇam gomayakhaṇḍam. Kuto panānenetam laddhanti. Paribhaṇḍakaraṇatthāya ābhatato gahitanti eke. Atthassa pana viññāpanattham iddhiyā abhisaṅkharitvā hatthāruļham katanti veditabbanti. Attabhāvapaṭilābhoti paṭiladdha-attabhāvo. Na yidam brahmacariyavāso paññāyethāti ayam maggabrahmacariyavāso nāma na paññāyeyya. Maggo hi tebhūmakasaṅkhāre vivaṭṭento uppajjati. Yadi ca ettako attabhāvo nicco bhaveyya, maggo uppajjitvāpi saṅkhāravaṭṭaṁ vivaṭṭetuṁ na sakkuṇeyyāti brahmacariyavāso na paññāyetha.

Idāni sace koci sankhāro nicco bhaveyya, mayā Mahāsudassanarājakāle anubhūtā sampatti niccā bhaveyya, sāpi ca aniccāti tam dassetum bhūtapubbāham bhikkhu rājā ahosinti-ādimāha. Tattha Kusāvatīrājadhānippamukhānīti Kusāvatīrājadhānī tesam nagarānam pamukhā, sabbasetthāti attho. **Sāramayānī**ti rattacandanasāramayāni. Upadhānam pana sabbesam suttamayameva. Gonakatthatānīti<sup>1</sup> caturangulādhikalomena kāļakojavena atthatāni, yam mahāpitthiyakojavoti vadanti. Patikatthatānīti ubhatolomena unnāmayena setakambalena atthatāni. **Patalikatthakānī**ti ghanapupphena unnāmaya-attharanena atthatāni. Kadalimigapavarapaccattharanānīti kadalimigacammamayena uttamapaccattharanena atthatani. Tam kira paccattharanam setavatthassa upari kadalimigacammam attharitvā sibbetvā karonti. Sa-uttaracchadānīti saha uttaracchadena, upari baddhena rattavitānena saddhinti attho. **Ubhatolohitakūpadhānī**ti sīsūpadhānca pādūpadhānañcāti pallaṅkānaṁ ubhatolohitakūpadhānāni. Vejayantarathappamukhānīti ettha Vejayanto nāma tassa rañño ratho, yassa cakkānam indanīlamaņimayā nābhi, sattaratanamayā arā, pavālamayā nemi, rajatamayo akkho, indanīlamanimayam upakkharam, rajatamayam kubbaram. So tesam rathānam pamukho aggo. **Dukūlasandānānī**ti dukūlasantharāni. Kamsupadhāranānīti rajatamayadohabhājanāni. Vatthakotisahassānīti

yathārucitam paribhuñjissatīti nhatvā ṭhitakāle upanītavatthāneva sandhāyetam vuttam. **Bhattābhihāro**ti abhiharitabbabhattam.

Yamaham tena samayena ajjhāvasāmīti yattha vasāmi, tam ekaññeva nagaram hoti, avasesesu puttadhītādayo ceva dāsamanussā ca vasimsu. Pāsādakūṭāgārādīsupi eseva nayo. Pallamkādīsu ekamyeva sayam paribhuñjati, sesā puttādīnam paribhogā honti. Itthīsu ekāva paccupaṭṭhāti, sesā parivāramattā honti. Velāmikāti khattiyassa vā brāhmaṇiyā, brāhmaṇassa vā khattiyāniyā kucchismim jātā. Paridahāmīti ekamyeva dussayugam nivāsemi, sesāni parivāretvā vicarantānam asītisahassādhikānam soļasannam purisasatasahassānam hontīti dasseti. Bhuñjāmīti paramappamāṇena nāļikodanamattam bhuñjāmi, sesam parivāretvā vicarantānam cattālīsasahassādhikānam aṭṭhannam purisasatasahassānam hotīti dasseti. Ekathālipāko hi dasannam janānam pahoti.

Iti imam Mahāsudassanakāle sampattim dassetvā idāni tassā aniccatam dassento iti kho bhikkhūti-ādimāha. Tattha vipariņatāti pakatijahanena nibbutapadīpo viya apaṇṇattikabhāvam gatā. Evam aniccā kho bhikkhu saṅkhārāti evam hutvā-abhāvaṭṭhena aniccā. Ettāvatā Bhagavā yathā nāma puriso satahatthubbedhe campakarukkha nisseṇim bandhitvā abhiruhitvā campakapuppham ādāya nisseṇim muñcanto otareyya, evamevam nisseṇim bandhanto viya anekavassakoṭisatasahassubbedham Mahāsudassanasampattim āruyha sampattimatthake ṭhitam aniccalakkhaṇam ādāya nisseṇim muñcanto viya otiṇṇo. Evam addhuvāti evam udakapubbuļādayo viya dhuvabhāvarahitā. Evam anassāsikāti evam supinake pītapānīyam viya anulittacandanam viya ca assāsavirahitā. Iti imasmim sutte aniccalakkhaṇam kathitam. Pañcame sabbam vuttanayameva. Chaṭṭham tathā bujjhanakassa ajjhāsayena vuttam. . Catutthādīni.

## 7. Gaddulabaddhasuttavannanā

99. Sattame **yaṁ mahāsamuddo**ti yasmim samaye pañcame sūriye uṭṭhite mahāsamuddo ussussati. **Dukkhassa antakiriyan**ti cattāri saccāni appaṭivijjhitvā avijjāya nivutānamyeva satam vaṭṭadukkhassa antakiriyam

paricchedam na vadāmi. **Sā gaddulabaddho**ti<sup>1</sup> gaddulena baddhasunakho. **Khīle**ti pathaviyam ākoṭite mahākhīle. **Thambhe**ti nikhaṇitvā ṭhapite thambhe. **Evameva kho**ti ettha sunakho viya vaṭṭanissito bālo, gaddulo viya diṭṭhi, thambho viya sakkāyo, gaddularajjuyā thambhe upanibaddhasunakhassa thambhānuparivattanam viya diṭṭhitaṇhāya sakkāye baddhassa puthujjanassa sakkāyānuparivattanam veditabbam. . Sattamam.

### 8. Dutiyagaddulabaddhasuttavannanā

100. Aṭṭhame tasmāti yasmā diṭṭhigaddulanissitāya taṇhārajjuyā sakkāyathambhe upanibaddho vaṭṭanissito bālaputhujjano sabbiriyāpathesu khandhapañcakaṁ nissāyeva pavattati, yasmā vā dīgharattamidaṁ cittaṁ saṁkiliṭṭhaṁ rāgena dosena mohena, tasmā. Cittasaṁkilesāti sunhātāpi hi sattā cittasaṁkileseneva saṁkilissanti, malaggahitasarīrāpi cittassa vodānattā visujjhanti. Tenāhu porāṇā—

"Rūpamhi samkiliṭṭhamhi, samkilissanti māṇavā. Rūpe suddhe visujjhanti, anakkhātam mahesinā.

Cittamhi samkiliṭṭhamhi, samkilissanti māṇavā. Citte suddhe visujjhanti, iti vuttam mahesinā"ti.

Caraṇaṁ nāma cittanti vicaraṇacittaṁ. Saṅkhā nāma brāhmaṇapāsaṇḍikā honti, te paṭakoṭṭhakaṁ katvā tattha nānappakārā sugatiduggativasena sampattivipattiyo lekhāpetvā "imaṁ kammaṁ katvā idaṁ paṭilabhati, idaṁ katvā idan"ti dassentā taṁ cittaṁ gahetvā vicaranti. Citteneva cittitanti cittakārena cintetvā katattā cittena cintitaṁ nāma. Cittaññeva cittataranti tassa cittassa upāyapariyesanacittaṁ tatopi cittataraṁ. Tiracchānagatā pāṇā citteneva cittitāti² kammacitteneva cittitā³. Taṁ pana kammacittaṁ ime vaṭṭakati ttirādayo "evaṁ cittā bhavissāmā"ti āyūhantā nāma natthi. Kammaṁ pana yoniṁ upaneti, yonimūlako tesaṁ cittabhāvo. Yoni-upagatā hi sattā taṁtaṁyonikehi sadisacittāva honti. Iti yonisiddho cittabhāvo, kammasiddhā yonīti veditabbā.

apica cittam nāmetam sahajātam sahajātadhammacittatāya bhūmicittatāya vatthucittatāya dvāracittatāya ārammaṇacittatāya kammanānattamūlakānam linganānattasaññānānattavohāranānattādīnam anekavidhānam cittānam nipphādanatāyapi tiracchānagatacittato cittatarameva<sup>2</sup> veditabbam.

Rajakoti vatthesu raṅgena rūpasamuṭṭhāpanako. So pana acheko amanāpaṁ rūpaṁ karoti, cheko manāpaṁ dassanīyaṁ, evameva puthujjano akusalacittena vā ñāṇavippayuttakusalena vā cakkhusampadādivirahitaṁ virūpaṁ samuṭṭhāpeti, ñāṇasampayuttakusalena cakkhusampadādisampannaṁ abhirūpaṁ. . Atthamaṁ.

### 9. Vāsijatasuttavaņņanā

101. Navame seyyathāpi bhikkhave kukkuţiyā andānīti imā kanhapakkhasukkapakkhavasena dve upamā vuttā. Tāsu kanhapakkhaupamā atthassa asādhikā, itarā sādhikāti. Sukkapakkha-upamāya evam attho veditabbo—seyyathāti opammatthe nipāto, apīti sambhāvanatthe. Ubhayenāpi seyyathā<sup>3</sup> nāma bhikkhaveti dasseti. **Kukkutiyā andāni attha vā** dasa vā dvādasa vāti ettha pana kiñcāpi kukkuţiyā vuttappakārato ūnādhikānipi andāni honti, vacanasilitthatāya pana evam vuttam. Evanhi loke silitthavacanam hoti. **Tānassū**ti tāni assu, tāni bhaveyyunti attho. Kukkutiyā sammā adhisayitānīti tāya ca janettiyā kukkutiyā pakkhe pasāretvā tesam upari sayantiyā sammā adhisayitāni. Sammā pariseditānīti kālena kālam utum ganhāpentiyā sutthu samantato seditāni usmīkatāni. Sammā paribhāvitānīti kālena kālam sutthu samantato bhāvitāni, kukkutagandham gāhāpitānīti attho. Kiñcāpi tassā kukkutiyāti tassā kukkutiyā iminā tividhakiriyākaranena appamādam katvā kiñcāpi na evam icchā uppajjeyya. Atha kho bhabbāva teti atha kho te kukkutapotakā vuttanayena sotthinā abhinibbhijjitum bhabbāva. Te hi yasmā tāya kukkuțiyā evam tīhākārehi tāni andāni paripāliyamānāni na

<sup>1.</sup> Kammanānattam, kammanānattatāya kammanānattamūlakānam (Sī)

<sup>2.</sup> Cittam cittatarameva (Sī)

pūtīni honti, yo nesam allasineho, sopi pariyādānam gacchati, kapālam tanukam hoti, pādanakhasikhā ca mukhatuņḍakañca kharam hoti, sayampi pariņāmam gacchanti, kapālassa tanuttā bahi āloko anto paññāyati, tasmā "ciram vata mayam saṅkuṭitahatthapādā sambādhe sayimhā, ayañca bahi āloko dissati, ettha dāni no sukhavihāro bhavissatī"ti nikkhamitukāmā hutvā kapālam pādena paharanti, gīvam pasārenti, tato tam kapālam dvedhā bhijjati. Atha te pakkhe vidhunantā tamkhaṇānurūpam viravantā nikkhamantiyeva, nikkhamitvā ca gāmakkhettam upasobhayamāna vicaranti.

Evameva khoti idam opammasampatipādanam. Tam evam atthena samsanditvā veditabbam—tassā kukkutiyā andesu tividhakiriyākaranam viya hi imassa bhikkhuno bhāvanānuyogam anuyuttakālo, kukkutiyā tividhakiriyāsampādanena aņdānam apūtibhāvo viya bhāvanānuyogamanuyuttassa bhikkhuno tividhānupassanāsampādanena vipassanāñānassa aparihāni, tassā tividhakiriyākaranena allasinehapariyādānam viya tassa bhikkhuno tividhānupassanāsampādanena bhavattayānugatanikantisinehapariyādānam, andakapālānam tanubhāvo viya tassa bhikkhuno avijjandakosassa tanubhāvo, kukkutapotakānam pādanakhasikhamukhatundakānam thaddhakharabhāvo viya bhikkhuno vipassanāñānassa tikkhakharavippasanna<sup>1</sup> sūrabhāvo, kukkutapotakānam parināmakālo viya bhikkhuno vipassanāñānassa parināmakālo vaddhitakālo gabbhaggahanakālo, kukkutapotakānam pādanakhasikhāya vā mukhatundakena vā andakosam padāletvā pakkhe papphotetvā sotthinā abhinibbhidākālo viya tassa bhikkhuno vipassanāñānagabbham² ganhāpetvā vicarantassa tajjātikam utusappāyam vā bhojanasappāyam vā puggalasappāyam vā dhammassavanasappāyam vā labhitvā ekāsane nisinnasseva vipassanam vaddhentassa anupubbādhigatena arahattamaggena avijjandakosam padāletvā abhiññāpakkhe papphotetvā sotthinā arahattapattakālo veditabbo. Yathā pana kukkutapotakānam parinatabhāvam ñatvā mātāpi andakosam bhindati, evam tathārūpassa bhikkhuno ñāṇaparipākam ñatvā Satthāpi"Ucchinda sinehamattano, kumudam sāradikamva pāṇinā. Santimaggameva brūhaya, nibbānam Sugatena desitan"ti<sup>1</sup>—

ādinā nayena obhāsam pharitvā gāthāya<sup>2</sup> avijjaṇḍakosam paharati. So gāthāpariyosāne avijjaṇḍakosam bhinditvā arahattam pāpuṇāti. Tato paṭṭhāya yathā te kukkuṭapotakā gāmakkhettam upasobhayamānā tattha vicaranti, evam ayampi mahākhīṇāsavo nibbānārammaṇam phalasamāpattim appetvā saṃghārāmam upasobhayamāno vicarati.

Palagaṇḍassāti vaḍḍhakissa. So hi olambakasaṅkhātaṁ palaṁ dhāretvā³ dārūnaṁ gaṇḍaṁ haratīti palagaṇḍoti vuccati. Vāsijaṭeti vāsidaṇḍakassa gahaṇaṭṭhāne. Ettakaṁ vata me ajja āsavānaṁ khīṇanti pabbajitassa hi pabbajjāsaṅkhepena uddesena paripucchāya yoniso manasikārena vattapaṭipattiyā ca niccakālaṁ āsavā khīyanti. Evaṁ⁴ khīyamānānaṁ pana tesaṁ "ettakaṁ ajja khīṇaṁ, ettakaṁ hiyyo"ti evamassa ñāṇaṁ na hotīti attho. Imāya upamāya vipassanāyānisaṁso dīpito. Hemantikenāti hemantasamayena. Paṭippassambhantīti thirabhāvena parihāyanti.

Evameva khoti ettha mahāsamuddo viya sāsanam daṭṭhabbam, nāvā viya yogāvacaro, nāvāya mahāsamudde pariyādānam viya imassa bhikkhuno ūnapañcavassakāle ācariyupajjhāyānam santike vicaraṇam, nāvāya mahāsamuddodakena khajjamānānam bandhanānam tanubhāvo viya bhikkhuno pabbajjāsankhepena uddesaparipucchādīhi ceva samyojanānam tanubhāvo, nāvāya thale ukkhittakālo viya bhikkhuno nissayamuccakassa kammaṭṭhānam gahetvā araññe vasanakālo, divā vātātapena samsussanam viya vipassanāñāṇena taṇhāsnehasamsussanam, rattim himodakena temanam viya kammaṭṭhānam nissāya uppannena pītipāmojjena cittatemanam, rattindivam vātātapena ceva himodakena ca parisukkhaparitintānam bandhanānam dubbalabhāvo viya ekadivasam utusappāyādīni laddhā vipassanāñāṇapītipāmojjehi samyojanānam bhiyyoso mattāya dubbalabhāvo, pāvussakamegho viya arahattamaggañāṇam, meghavuṭṭhi-udakena nāvāya bandhe pūtibhāvo viya

<sup>1.</sup> Khu 1. 54 pitthe Dhammapade.

<sup>3.</sup> Tīretvā (Sī)

<sup>2.</sup> Pharamānagāthāya (Sī)

<sup>4.</sup> Ettha (Sī, Ka)

āraddhavipassakassa rūpasattakādivasena vipassanam vaḍḍhentassa okkhāyamāne pakkhāyamāne kammaṭṭhāne¹ ekadivasam utusappāyādīni laddhā ekapallaṅkena nisinnassa arahattaphalādhigamo, pūtibandhanāvāya kañci kālam ṭhānam viya khīṇasamyojanassa arahato mahājanam anuggaṇhantassa yāvatāyukam ṭhānam, pūtibandhanāvāya anupubbena bhijjitvā apaṇṇattikabhāvūpagamo viya khīṇāsavassa upādiṇṇakkhandhabhedena anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbutassa apaṇṇattikabhāvūpagamoti imāya upamāya samyojanānam dubbalatā dīpitā. Navamam.

#### 10. Aniccasaññāsuttavannanā

102. Dasame aniccasaññāti aniccam aniccanti bhāventassa uppannasaññā. Pariyādiyatīti khepayati. Sabbam asmimānanti navavidham asmimānam. Mūlasantānakānīti santānetvā thitamūlāni. Mahānangalam viya hi aniccasaññā, khuddānukhuddakāni mūlasantānakāni viya kilesā, yathā kassako kasanto nangalena tāni padāleti, evam yogī aniccasaññam bhāvento aniccasaññānena kilese padāletīti idamettha opammasamsandanam.

Odhunātīti heṭṭhā dhunāti. Niddhunātīti papphoṭeti. Nicchoṭetīti<sup>2</sup> papphoṭetvā cheḍdeti. Idhāpi pabbajāni viya kilesā, lāyanaṁ nicchoṭanaṁ³ viya aniccasaññāñāṇanti iminā atthena upamā saṁsandetabbā.

Vaṇṭacchinnāyāti tiṇhena khurappena vaṇṭacchinnāya. Tadanvayāni bhavantīti taṁ ambapiṇḍiṁ anugacchanti, tassā patamānāya ambāni bhūmiyaṁ patanti. idhāpi ambapiṇḍi viya kilesā, tiṇhakhurappo viya aniccasaññā, yathā khurappena chinnāya ambapiṇḍiyā sabbāni ambāni bhūmiyaṁ patanti, evaṁ aniccasaññāñaṇena kilesānaṁ mūlabhūtāya avijjāya chinnāya sabbakilesā samugghātaṁ gacchantīti idaṁ opammasaṁsandanaṁ.

**Kūṭaṅgamā**ti kūṭaṁ gacchanti. **Kūṭaninnā**ti kūṭaṁ pavisanabhāvena kūṭe ninnā. **Kūṭasamosaraṇā**ti kūṭe<sup>4</sup> samosaritvā ṭhitā. Idhāpi kūṭaṁ viya aniccasaññā, gopānasiyo viya catubhūmakakusaladhammā, yathā

<sup>1.</sup> Vipassanākammatthāne (Sī)

<sup>2.</sup> Nicchedetīti (Sī), nipphotetīti (Syā)

<sup>3.</sup> Nicchedanam (Sī)

<sup>4.</sup> Kūṭaṁ (Sī)

sabbagopānasīnam kūṭam aggam, evam kusaladhammānam aniccasaññā aggā. Nanu ca aniccasaññā lokiyā, sā lokiyakusalānam tāva aggam hotu, lokuttarānam katham agganti? Tesampi paṭilābhakaraṇatthena agganti veditabbā. Iminā upāyena sabbāsu upamāsu opammasamsandanam veditabbam. Purimāhi panettha tīhi aniccasaññāya kiccam, pacchimāhi balanti<sup>1</sup>. . Dasamam.

Pupphavaggo pañcamo.

Majjhimapannāsako samatto.

# (11) 1. Antavagga

### 1. Antasuttavannanā

103. Antavaggassa paṭhame **antā**ti koṭṭhāsā. Idam suttam catusaccavasena pañcakkhandhe yojetvā **anto**ti vacanena bujjhanakānam ajjhāsayavasena vuttam. . Pathamam.

#### 2-3. Dukkhasuttādivannanā

104-105. Dutiyampi pañcakkhandhe catusaccavasena yojetvā dukkhanti bujjhanakānam ajjhāsayena kathitam. Tatiyampi tatheva sakkāyoti bujjhanakānam ajjhāsayena kathitam. . Dutiyatatiyāni.

# 4. Pariññeyyasuttavannanā

106. Catutthe **pariññeyye**ti parijānitabbe samatikkamitabbe. **Pariññan**ti samatikkamam. **Pariññātāvin**ti tāya pariññāya parijānitvā samatikkamitvā thitam. **Rāgakkhayo**ti-ādīhi nibbānam dassitam. . Catuttham.

### 5-10. Samaņasuttādivaņņanā

107-112. Pañcamādīsu catūsu cattāri saccāni kathitāni. Navamadasamesu kilesappahānanti. . Pañcamādīni.

Antavaggo pathamo.

### (12) 2. Dhammakathikavagga

#### 1-2. Avijjāsuttādivannanā

113-114. Dhammakathikavaggassa paṭhame **ettāvatā ca avijjāgato hotī**ti yāvatā imāya catūsu saccesu aññāṇabhūtāya avijjāya samannāgato, ettāvatā avijjāgato hotīti attho. Dutiyepi eseva nayo. . Paṭhamadutiyāni.

#### 3. Dhammakathikasuttavannanā

115. Tatiye paṭhamena dhammakathiko, dutiyena sekhabhūmi, tatiyena asekhabhūmīti evaṁ dhammakathikaṁ pucchitena visesetvā dve bhūmiyo kathitā. . Tatiyaṁ.

### 4. Dutiyadhammakathikasuttavannanā

116. Catutthe tissannampi pucchānam tīņi vissajjanāni kathitāni. . Catuttham.

#### 5-9. Bandhanasuttādivannanā

117-121. Pañcame **atīradassī**ti tīram vuccati vaṭṭam, tam na passati. **Apāradassī**ti pāram vuccati nibbānam, tam na passati. **Baddho**ti kilesabandhanena baddho hutvā jīyati ca¹ mīyati ca asmā lokā param lokam gacchatīti. Imasmim sutte vaṭṭadukkham kathitanti. Chaṭṭhādīni uttānatthāneva. . Pañcamādīni.

#### 10. Sīlavantasuttavannanā

122. Dasame aniccatoti-ādīsu hutvā abhāvākārena aniccato, paṭipīļanākārena dukkhato, ābādhaṭṭhena rogato, antodosaṭṭhena gaṇḍato, tesam tesam gaṇḍānam paccayabhāvena vā khaṇanaṭṭhena vā sallato, dukkhaṭṭhena aghato, visabhāgamahābhūtasamuṭṭhāna-ābādhapaccayaṭṭhena ābādhato, asakaṭṭhena parato, palujjanaṭṭhena

palokato, sattasuññataṭṭhena suññato, attābhāvena anattato. Evamettha "aniccato palokato"ti dvīhi padehi aniccamanasikāro, "suññato anattato"ti dvīhi anattamanasikāro, sesehi dukkhamanasikāro vuttoti veditabbo. Sesamettha uttānameva. . Dasamam.

#### 11. Sutavantasuttavannanā

123. Tathā ekādasame. Dasamasmim hi "sīlavatā"ti catupārisuddhisīlam vuttam, idha **sutavatā**ti kammaṭṭhānasutam. Idameva nānākaraṇam. . Ekādasamam.

#### 12-13. Kappasuttādivaņņanā

124-125. Dvādasamaterasamāni Rāhulovādasadisānevāti. . Dvādasamaterasamāni.

Dhammakathikavaggo dutiyo.

#### (13) 3. Avijjāvagga

#### 1-10. Samudayadhammasuttādivannanā

126-135. Avijjāvaggo uttānatthova. Imasmim hi vagge sabbasuttesu catusaccameva kathitam.

Avijjāvaggo tatiyo.

## (14) 4. Kukkulavagga

#### 1-14. Kukkuļasuttādivaņņanā

136-149. Kukkuļavaggassa paṭhame **kukkuļan**ti santattam ādittam chārikarāsim viya mahāpariļāham. Imasmim sutte dukkhalakkhaṇam kathitam, sesesu aniccalakkhaṇādīni. Sabbāni cetāni pāṭiyekkam puggalajjhāsayena kathitānīti.

Kukkuļavaggo catuttho.

#### (15) 5. Ditthivagga

#### 1-9. Ajjhattasuttādivannanā

150-158. Diṭṭhivaggassa paṭhame **kiṁ upādāyā**ti kiṁ paṭicca. Dutiye **kiṁ abhinivissā**ti kiṁ abhinivisitvā, paccayaṁ katvāti attho. Tatiyādīsu **diṭṭhī**ti-ādīni puggalajjhāsayena vuttāni. . Paṭhamādīni.

#### 10. Ānandasuttavannanā

159. Dasame¹ upasaṅkamīti aññe bhikkhū pañcakkhandhakammaṭṭhānaṁ kathāpetvā yuñjitvā ghaṭetvā arahattaṁ patvā Satthu santike aññaṁ byākaronte disvā "ahampi pañcakkhandhakammaṭṭhānaṁ kathāpetvā yuñjanto ghaṭento arahattaṁ patvā aññaṁ byākarissāmī"ti cintetvā upasaṅkami. Satthā pana attano dharamānakāle therassa uparimaggattayavajjhānaṁ kilesānaṁ pahānaṁ apassantopi "imassa cittaṁ gaṇhissāmī"ti kathesi. Tassapi ekaṁ dve vāre manasi katvāva Buddhupaṭṭhānavelā jātāti gantabbaṁ hoti. Itissa cittaṁ sampahaṁsamāno vimuttiparipācanīyadhammova so kammaṭṭhānānuyogo jātoti. . Dasamaṁ.

Ditthivaggo pañcamo.

Uparipaṇṇāsako² samatto.

Khandhasamyuttavannanā niţţhitā.

## 2. Rādhasamyutta

#### 1. Pathamavagga

#### 1. Mārasuttavaņņanā

160. Rādhasamyuttassa paṭhame māro vā assāti maraṇam vā bhaveyya. Māretā vāti māretabbo vā. Yo vā pana mīyatīti yo vā pana marati. Nibbidatthanti nibbidāñāṇattham. Nibbānatthāti phalavimutti nāmesā anupādānibbānatthāti attho. Accayāsīti¹ atikkantosi. Nibbānogadhanti nibbāne patiṭṭhitam. Idam maggabrahmacariyam nāma nibbānabhantare vussati, na nibbānam atikkamitvāti attho. Nibbānapariyosānanti nibbānam assa pariyosānam, nipphatti niṭṭhāti attho. Paṭhamam.

#### 2-10. Sattasuttādivannanā

161-169. Dutiye satto sattoti laggapucchā<sup>2</sup>. Tatra satto tatra visattoti tatra laggo tatra vilaggo. Paṁsvāgārakehīti paṁsugharakehi. Keļāyantīti kīļanti. Dhanāyantīti dhanaṁ viya maññanti. Mamāyantīti "mama idaṁ, mama idam"ti mamattaṁ karonti, aññassa phusitumpi na denti. Vikīļaniyaṁ karontīti "niṭṭhitā kīļā"ti te bhindamānā kīļāvigamaṁ karonti. Tatiye bhavanettīti bhavarajju. Catutthaṁ uttānameva. Pañcamādīsu catūsu cattāri saccāni kathitāni, dvīsu kilesappahānanti. . Dutiyādīni.

Pathamo vaggo.

2. Dutiyavagga

#### 1-12. Mārasuttādivaņņanā

170-181. Dutiyavaggassa paṭhame **māro māro**ti maraṇaṁ pucchati. Yasmā pana rūpādivinimuttaṁ maraṇaṁ nāma natthi, tenassa Bhagavā **rūpaṁ kho Rādha**  **māro**ti-ādimāha. Dutiye **māradhammo**ti maraṇadhammo. Etenupāyena sabbattha attho veditabboti.

Dutiyo vaggo.

## 3-4. Āyācanavaggādi

#### 1-11. Mārādisutta-ekādasakavannanā

182-205. Tato param uttānatthameva. Ayam hi Rādhatthero Paṭibhāniyatthero nāma. Tathāgatassa imam theram disvā sukhumam kāraṇam upaṭṭhāti. Tenassa Bhagavā nānānayehi dhammam deseti. Evam imasmim Rādhasamyutte ādito dve vaggā pucchāvasena desitā, tatiyo āyācanena, catuttho upanisinnakakathāvasena. Sakalampi panetam Rādhasamyuttam therassa vimuttiparipācanīyadhammaseneva gahitanti¹ veditabbam.

Rādhasamyuttavannanā niţţhitā.

## 3. Ditthisamyutta

#### 1. Sotāpattivagga

#### 1. Vātasuttavannanā

206. Diṭṭhisamyutte na vātā vāyantīti-ādīsu evam kira tesam diṭṭhi—"yepi ete rukkhasākhādīni bhañjantā vātā vāyanti, na ete vātā, vātaleso nāmeso, vāto pana esikatthambho viya pabbatakūṭam viya ca ṭhito. Tathā yāpi etā tiṇakaṭṭhādīni vahantiyo nadiyo sandanti, na ettha udakam sandati, udakaleso nāmesa, udakam pana esikatthambho viya pabbatakūṭam viya ca ṭhitam. Yāpimā gabbhiniyo vijāyantīti ca vuccanti, kiñcāpi tā milātudarā honti, gabbho pana na nikkhamati, gabbhaleso nāmeso, gabbho pana esikatthambho viya pabbatakūṭam viya ca ṭhito. Yepi ete candimasūriyā udenti vā apenti vā, neva te udenti na apenti, candimasūriyaleso nāmesa, candimasūriyā pana esikatthambho viya pabbatakūṭam viya ca ṭhitā"ti.

#### 2-4. Etammamasuttādivannanā

207-209. Diṭṭhanti-ādīsu diṭṭhaṁ rūpāyatanaṁ. Sutaṁ saddāyatanaṁ. Mutaṁ gandhāyatanaṁ rasāyatanaṁ phoṭṭhabbāyatanaṁ. Taṁ hi patvā gahetabbato mutanti ca vuttaṁ. Avasesāni sattāyatanāni viññātaṁ nāma. Pattanti pariyesitvā vā apariyesitvā vā pattaṁ. Pariyesitanti pattaṁ vā apattaṁ vā pariyesitaṁ. Anuvicaritaṁ manasāti cittena anusañcaritaṁ. Lokasmiṁ hi pariyesitvā pattampi atthi, pariyesitvā nopattampi, apariyesitvā pattaṃpi, apariyesitvā nopattaṃpi. Tattha pariyesitvā pattaṁ pattaṁ nāma, pariyesitvā nopattaṁ pariyesitaṁ nāma. Apariyesitvā pattaṃca apariyesitvā nopattañca manasānuvicaritaṁ nāma. Atha vā pariyesitvā pattaṃpi apariyesitvā pattaṃpi pattaṭṭhena pattaṁ nāma, pariyesitvā nopattameva pariyesitaṁ nāma, apariyesitvā nopattaṁ nāma. Sabbaṁ vā etaṁ manasā anuvicaritameva.

#### 5. Natthidinnasuttavannanā

210. Natthi dinnanti-ādīsu natthi dinnanti dinnassa phalābhāvam sandhāya vadanti. Yiṭṭhaṁ vuccati mahāyāgo. Hutanti paheṇakasakkāro¹ adhippeto. Tampi ubhayaṁ phalābhāvameva sandhāya paṭikkhipanti. Sukatadukkaṭānanti sukatadukkātānaṁ, kusalākusalānanti attho. Phalaṁ vipākoti yaṁ phalanti vā vipākoti vā vuccati, taṁ natthīti vadanti. Natthi ayaṁ lokoti paraloke ṭhitassa ayaṁ loko natthi. Natthi paro lokoti idha loke ṭhitassapi paro loko natthi, sabbe tattha tattheva ucchijjantīti dassenti. Natthi mātā natthi pitāti tesu sammāpaṭipattimicchāpaṭipattīnaṁ phalābhāvavasena vadanti. Natthi sattā opapātikāti cavitvā uppajjanakasattā nāma natthīti vadanti. Natthi loke samaṇabrāhmaṇāti loke sammāpaṭipannā samaṇabrāhmaṇā nāma natthīti vadanti.

Catumahābhūtikoti catumahābhūtamayo. Pathavī pathavīkāyanti ajjhattikā pathavīdhātu bāhiram pathavīdhātum. Anupetīti anuyāti.

Anupagacchatīti tasseva vevacanam, anugacchatītipi attho. Ubhayenāpi upeti upagacchatīti dassenti. Āpādīsupi eseva nayo. Indriyānīti manacchaṭṭhāni indriyāni. Saṅkamantīti ākāsam pakkhandanti.

Āsandipañcamāti nipannamañcena pañcamā, mañco ceva, cattāro mañcapāde gahetvā ṭhitā cattāro purisā cāti attho. Yāva āļāhanāti yāva susānā. Padānīti "ayam evam sīlavā ahosi, evam dussīlo"ti-ādinā nayena pavattāni guṇāguṇapadāni. Sarīrameva vā ettha padānīti adhippetam.

Kāpotakānīti kapotakavaṇṇāni, pārāvatapakkhavaṇṇānīti attho. Bhassantāti bhasmantā. Ayameva vā Pāļi. Āhutiyoti yam paheṇakasakkārādibhedam dinnadānam, sabbam tam chārikāvasānameva hoti, na tato param phaladāyakam hutvā gacchatīti attho. Dattupaññattanti dattūhi bālamanussehi paññattam. Idam vuttam hoti—bālehi abuddhīhi paññattamidam dānam, na panditehi. Bālā denti, panditā ganhantīti dassenti.

#### 6. Karotosuttavannanā

211. Karototi sahatthā karontassa. Kārayatoti āṇattiyā kārentassa. Chindatoti paresaṁ hatthādīni chindantassa. Chedāpayatoti parehi chedāpentassa. Pacatoti daṇḍena pīļentassa. Pacāpayatoti parehi daṇḍādinā pīļāpentassa. Socato socāpayatoti parassa bhaṇḍaharaṇādīhi sokaṁ sayaṁ karontassāpi parehi kārentassāpi. Kilamato kilamāpayatoti āhārupacchedabandhanāgārapavesanādīhi sayaṁ kilamentassapi parehi kilamāpentassapi. Phandato phandāpayatoti paraṁ phandantaṁ phandanakāle¹ sayampi phandato parampi phandāpayato. Pāṇamatipātayatoti pāṇaṁ hanantassapi hanāpentassapi. Evaṁ sabbattha karanakārāpanavaseneva attho veditabbo.

Sandhinti gharasandhim. Nillopanti mahāvilopam. Ekāgārikanti ekameva gharam parivāretvā vilumpanam. Paripanthe tiṭṭhatoti āgatāgatānam² acchindanattham magge tiṭṭhato. Karoto na karīyati pāpanti yamkiñci pāpam karomīti saññāya karotopi pāpam na karīyati, natthi pāpam. Sattā pana karomāti evamsaññino hontīti dīpenti. Khurapariyantenāti khuraneminā, khuradhārasadisapariyantena vā.

Ekamamsakhalanti ekamamsarāsim. Puñjanti tasseva vevacanam.

Tatonidānanti ekamamsakhalakarananidānam.

Dakkhiṇanti dakkhiṇatīre manussā kakkhaļā dāruṇā, te sandhāya hanantoti-ādi vuttaṁ. Uttaranti uttaratīre saddhā honti pasannā Buddhamāmakā dhammamāmakā saṁghamāmakā, te sandhāya dadantotiādi vuttaṁ. Tattha yajantoti mahāyāgaṁ karonto. Damenāti indriyadamena uposathakammena³. Saṁyamenāti sīlasaṁyamena. Saccavajjenāti saccavacanena. Āgamoti āgamanaṁ, pavattīti attho. Sabbathāpi pāpapuññānaṁ kiriyameva patikkhipanti.

<sup>1.</sup> Bandhanakāle (Sī)

<sup>2.</sup> Āgatāgataṁ (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Uposathakammena vā (Dī-Ttha 1. 145 pitthe) Tīkāpi passitabbā.

#### 7. Hetusuttavannanā

212. **Natthi hetu natthi paccayo**ti ettha **paccayo**ti hetuvevacanameva. Ubhayenāpi vijjamānameva kāyaduccaritādīnam samkilesapaccayam, kāyasucaritādīnamca visuddhipaccayam paṭikkhipanti. **Natthi balan**ti yamhi attano bale patiṭṭhitā ime sattā devattampi mārattampi brahmattampi sāvakabodhimpi paccekabodhimpi sabbammutampi pāpuṇanti, tam balam paṭikkhipanti. **Natthi vīriyan**ti-ādīni sabbāni ammammavevacanāneva. "Idam no¹ vīriyena, idam purisathāmena, idam purisaparakkamena pattan"ti² evam pavattavacanapaṭikkhepakaraṇavasena panetāni visum ādiyanti.

Sabbe sattāti oṭṭhagoṇagadrabhādayo anavasese pariggaṇhanti. Sabbe pāṇāti ekindriyo pāṇo, dvindriyo pāṇoti-ādivasena vadanti. Sabbe bhūtāti aṇḍakosavatthikesesu bhūte sandhāya vadanti. Sabbe jīvāti sāliyavagodhumādayo sandhāya vadanti. Tesu hi te viruhanabhāvena jīvasaññino. Avasā abalā avīriyāti tesaṁ attano vaso vā balaṁ vā vīriyaṁ vā natthi. Niyatisaṅgatibhāvapariṇatāti ettha niyatīti niyatatā. Saṅgatīti channaṁ abhijātīnaṁ tattha tattha gamanaṁ. Bhāvoti sabhāvoyeva. Evaṁ niyatiyā ca saṅgatiyā ca bhāvena ca pariṇatā nānappakārataṁ pattā. Yena hi yathā bhavitabbaṁ, so tatheva bhavati. Yena na bhavitabbaṁ, so na bhavatīti dassenti. Chasvevābhijātīsūti chasu eva abhijātīsu ṭhatvā sukhañca dukkhañca patisaṁvedenti, aññā sukhadukkhabhūmi natthīti dassenti.

## 8-10. Mahādiṭṭhisuttādivaṇṇanā

213-215. Akaṭāti akatā. Akaṭavidhāti akatavidhānā, "evam karohī"ti kenaci kāritāpi na hontīti attho. Animmitāti iddhiyāpi na nimmitā. Animmātāti animmāpitā. "Animmitabbā"tipi pāṭho, na nimmitabbāti attho. Vañjhāti vañjhapasuvañcyatālādayo viya aphalā kassaci ajanakā. Pabbatakūṭam viya ṭhitāti kūṭaṭṭhā. Esikaṭṭhāyino viya hutvā ṭhitāti esikaṭṭhāyiṭṭhitā, yathā sunikhāto esikatthambho niccalo tiṭṭhati, evam ṭhitāti attho. Na iñjantīti esikatthambho viya

thitattā na calanti. **Na vipariņamantī**ti pakatim na vijahanti. **Na aññamaññam byābādhentī**ti aññamaññam na upahananti. **Nālan**ti na samatthā. **Pathavīkāyo**ti-ādīsu pathavīyeva<sup>1</sup> pathavīkāyo, pathavīsamūho vā. **Sattannamtveva kāyānan**ti yathā muggarāsi-ādīsu pahaṭam sattham muggarāsi-ādīnam antareneva pavisati, evam sattannam kāyānam antarena chiddena vivarena sattham pavisati. Tattha "aham imam jīvitā voropemī"ti kevalam saññāmattameva hotīti dassenti.

Yonipamukhasatasahassanīti pamukhayonīnam uttamayonīnam cuddasasatasahassāni aññāni ca saṭṭhisatāni aññāni ca chasatāni. Pañca ca kammuno satānīti pañcakammasatāni cāti kevalam takkamattakena niratthakadiṭṭhim dīpenti. Pañca ca kammāni tīṇi ca kammānīti-ādīsupi eseva nayo. Keci panāhu "pañca kammānīti pañcindriyavasena gaṇhanti, tīṇīti kāyakammādivasenā"ti. Kamme ca aḍḍhakamme cāti ettha panassa kāyakammavacīkammāni kammanti laddhi, manokammam upaḍḍhakammanti. Dviṭṭhipaṭipadāti dvāsaṭṭhipaṭipadāti vadanti. Dvaṭṭhantarakappāti ekasmim kappe catusaṭṭhi antarakappā nāma honti, ayam pana aññe dve ajānanto evamāha.

Chaļābhijātiyoti kaņhābhijāti nīlābhijāti lohotābhijāti haliddābhijāti sukkābhijāti paramasukkābhijātīti imā cha abhijātiyo vadanti. Tattha orabbhikā sūkarikā sākuņikā māgavikā luddā macchaghātakā corā coraghātakā bandhanāgārikā, ye vā panaññepi keci kurūrakammantā, ayam kaṇhābhijātīti vadanti. Bhikkhū nīlābhijātīti vadanti. Te kira catūsu paccayesu kaṇṭake pakkhipitvā khādanti, "bhikkhū ca kaṇṭakavuttikā"ti² ayam hissa Pāļi eva. Atha vā kaṇṭakavuttikā eva nāma eke³ pabbajitāti vadanti. Lohitābhijāti nāma nigaṇṭhā ekasāṭakāti vadanti. Ime kira purimehi dvīhi paṇḍaratarā. Gihī odātavasanā acelakasāvakā haliddābhijātīti vadanti. Evam attano paccayadāyake nigaṇṭhehipi jeṭṭhakatare karonti. Ājīvakā ājīviniyo ayam sukkābhijātīti vadanti. Te kira purimehi catūhi

paṇḍaratarā. Nando vaccho, Kiso saṁkicco<sup>1</sup>, Makkhali gosālo paramasukkābhijātīti vadanti. Te kira sabbehi paṇḍaratarā.

Aṭṭha purisabhūmiyoti mandabhūmi khiḍḍābhūmi vīmaṁsakabhūmi ujugatabhūmi sekhabhūmi samaṇabhūmi jānanabhūmi pannabhūmīti imā aṭṭha purisabhūmiyoti vadanti. Tattha jātadivasato paṭṭhāya satta divase sambādhaṭṭhānato nikkhantattā sattā mandā honti momūhā, ayaṁ mandabhūmīti vadanti. Ye pana duggatito āgatā honti, te abhiṇhaṁ rodanti ceva viravanti ca², sugatito āgatā taṁ anussaritvā anussaritvā hasanti, ayaṁ khiḍḍābhūmi nāma. Mātāpitūnaṁ hatthaṁ vā pādaṁ vā mañcaṁ vā pīṭhaṁ vā gahetvā bhūmiyaṁ padanikkhipanaṁ vīmaṁsakabhūmi nāma. Padasā gantuṁ samatthakālo ujugatabhūmi nāma. Sippāni sikkhanakālo sekhabhūmi nāma. Gharā nikkhamma pabbajanakālo samaṇabhūmi nāma. Ācariyaṁ sevitvā³ jānanakālo jānanabhūmi nāma. "Bhikkhu ca pannako jino⁴ na kiñci āhā"ti evaṁ alābhiṁ samaṇaṁ pannabhūmīti vadanti.

Ekūnapaññāsa ājīvakasateti ekūnapaññāsa ājīvavuttisatāni.

Paribbājakasateti paribbājakapabbajjāsatāni. Nāgavāsasateti nāgamaṇḍalasatāni. Vīse indriyasateti vīsa indriyasatāni. Tim se nirayasateti timsa nirayasatāni. Rajodhātuyoti raja-okiraṇaṭṭhānāni.

Hatthapiṭṭhipādapiṭṭhādīni sandhāya vadati. Satta saññīgabbhāti oṭṭhagoṇagadrabha-ajapasumigamahim se sandhāya vadati. Satta asaññīgabbhāti sāliyavagodhumamuggakaṅguvarakakudrūsake sandhāya vadati. Nigaṇṭhīgabbhāti gaṇṭhimhi jātagabbhā, ucchuveļunaļādayo sandhāya vadati. Satta devāti bahū devā, so pana sattāti vadati. Manussāpi anantā, so sattāti vadati. Satta pesācāti pisācā mahantamahantā<sup>5</sup>, sattāti vadati. Sarāti mahāsarā. Kaṇṇamuṇḍarathakāra-anotattasīhappapātachaddantamucalinda<sup>6</sup>kunāladahe gahetvā vadati.

Pavuṭāti gaṇṭhikā. Papātāti mahāpapātā. Papātasatānīti khuddakapapātasatāni. Supināti mahāsupinā. Supinasatānīti khuddakasupinasatāni. Mahākappinoti mahākappānam. Ettha ekamhā mahāsarā

<sup>1.</sup> Sankiccho (Ka)

<sup>2.</sup> Paridevanti ca (Ka)

<sup>3.</sup> Sevitvā sevitvā (Sī, Syā) 4. Jinno (Sī)

<sup>5.</sup> Mahantā (Ma-Ţtha 3. 161 piṭṭhe)

<sup>6. ...</sup>kuļīramucalinda (Ma-Ṭṭha 3. 161 piṭṭhe), chaddantamandākinī (Syā, Dī-Ṭṭha 1. 148. piṭṭhe ca.)

vassasate vassasate kusaggena ekam udakabindum nīharitvā sattakkhattum tamhi sare nirudake kate eko mahākappoti vadati. Evarūpānam mahākappānam caturāsītisatasahassāni khepetvā bāle ca paṇḍite ca¹ dukkhassantam karontīti ayamassa laddhi. Paṇḍitopi kira antarāvisujjhitum na sakkoti, bālopi tato uddham na gacchati.

Vatena vāti acelakasīlena vā aññena vā yena kenaci. Vatenāti tādiseneva vatena. Tapenāti tapokammena. Aparipakkam paripāceti nāma yo "aham paṇḍito"ti antarā visujjhati. Paripakkam phussa phussa byantīkaroti nāma yo "aham bālo"ti vuttaparimāṇakālam atikkamitvā yāti. Hevam natthīti evam natthi. Tam hi ubhayampi na sakkā kātunti dīpeti. Doṇamiteti doṇena mitam viya. Sukhadukkheti sukhadukkham. Pariyantakateti vuttaparimāṇena kālena katapariyanto. Natthi hāyanavaḍḍhaneti natthi hāyanavaḍḍhanāni, na samsāro paṇḍitassa hāyati, na bālassa vaḍḍhatīti attho. Ukkamsāvakamseti ukkamsāvakamsā. Hāyanavaḍḍhanānamevetam vevacanam. Idāni tamattham upamāya sādhento² seyyathāpi nāmāti-ādimāha. Tattha suttaguļeti veṭhetvā³ katasuttaguļe. Nibbeṭhiyamānameva paletīti pabbate vā rukkhagge vā ṭhatvā khittam suttappamāṇena nibbeṭhiyamānameva gacchati, sutte khīṇe tattheva tiṭṭhati, na gacchati, evameva bālā ca paṇḍitā ca kālavasena nibbeṭhiyamānā sukhadukkham palenti, yathāvuttena kālena atikkamantīti dasseti.

#### 11-18. Antavāsuttādivaņņanā

216-223. **Antavā loko**ti ekato vaḍḍhitanimittaṁ lokoti gāhena vā takkena vā uppannadiṭṭhi. **Anantavā**ti sabbato vaḍḍhitaṁ appamāṇanimittaṁ lokoti gāhena vā takkena vā uppannadiṭṭhi. **Taṁ jīvaṁ taṁ sarīran**ti jīvañca sarīrañca ekamevāti uppannadiṭṭhi. Sesaṁ sabbattha uttānamevāti. Imāni tāva sotāpattimaggavasena aṭṭhārasa veyyākaraṇāni ekaṁ gamanaṁ.

<sup>1.</sup> Bālo ca paṇḍito ca (Syā)

#### 2. Dutiyagamanādivaggavannanā

224-301. Dutiyam gamanam dukkhavasena vuttam. Tatrāpi aṭṭhāraseva veyyākaraṇāni, tato parāni "rūpī attā hotī"ti-ādīni aṭṭha veyyākaraṇāni, tehi saddhim tam dutiyapeyyāloti vutto.

Tattha rūpīti ārammaṇameva "attā"ti gahitadiṭṭhi. Arūpīti jhānam "attā"ti gahitadiṭṭhi. Rūpī ca arūpī cāti ārammaṇañca jhānañca "attā"ti gahitadiṭṭhi. Neva rūpī nārūpīti takkamattena gahitadiṭṭhi. Ekantasukhīti lābhītakkījātissarānam uppannadiṭṭhi. Jhānalābhinopi hi atīte ekantasukham attabhāvam manasikaroto evam diṭṭhi uppajjati. Takkinopi "yathā etarahi aham ekantasukhī, evam samparāyepi bhavissāmī"ti uppajjati. Jātissarassapi sattaṭṭhabhave sukhitabhāvam passantassa¹ evam uppajjati, ekantadukkhītiādīsupi eseva nayo.

Tatiyapeyyālo aniccadukkhavasena tehiyeva chabbīsatiyā suttehi vutto, catutthapeyyālo tiparivaṭṭavasenāti.

Diţţhisamyuttavannanā niţţhitā.

## 4. Okkantasamyutta

#### 1-10. Cakkhusuttādivaņņanā

302-311. Okkantasamyutte adhimuccatīti saddhādhimokkham paṭilabhati. Okkanto sammattaniyāmanti paviṭṭho ariyamaggam. Abhabbo ca² tāva kālam kātunti iminā uppanne magge phalassa anantarāyatam dīpeti. Uppannasmim hi magge phalassa antarāyakaraṇam nāma natthi. Tenevāha "ayañca puggalo sotāpattiphalasacchikiriyāya paṭipanno assa, kappassa ca uḍḍayhanavelā assa, neva tāva kappo uḍḍayheyya, yāvāyam puggalo na sotāpattiphalam sacchikaroti, ayam vuccati puggalo ṭhitakappī"ti³. Mattaso nijjhānam khamantīti pamāṇato olokanam khamanti. Sesam sabbattha uttānameyāti.

Okkantasamyuttavannanā niţţhitā.

#### 5. Uppādasamyuttavannanā

312-321. Uppādasamyutte sabbam pākaṭameva.

Uppādasamyuttavannanā niţţhitā.

#### 6. Kilesasamyuttavannanā

322-331. Kilesasamyutte **cittasseso upakkileso**ti kataracittassa? Catubhūmakacittassa. Tebhūmakacittassa tāva hotu, lokuttarassa katham upakkileso hotīti? Uppattinivāranato. So hi tassa uppajjitum appadānena upakkilesoti veditabbo. **Nekkhammaninnan**ti navalokuttaradhammaninnam. **Cittan**ti samathavipassanācittam. **Abhiññāsacchikaranīyesu dhammesū**ti paccavekkhanañānena abhijānitvā sacchikātabbesu chalabhiññādhammesu, ekam dhammam vā ganhantena<sup>1</sup> nekkhammanti gahetabbam. Sesam sabbattha uttānamevāti.

Kilesasamyuttavannanā niţţhitā.

7. Sāriputtasamyutta

#### 1-9. Vivekajasuttādivannanā

332-340. Sāriputtasamyuttassa paṭhame **na evam hotī**ti ahaṅkāramamaṅkārānam pahīnattā evam na hoti. Dutiyādīsupi eseva nayo. . Pathamādīni.

#### 10. Sucimukhīsuttavannanā

341. Dasame **sucimukhī**ti evamnāmikā. **Upasankamī**ti theram abhirūpam dassanīyam suvannavannam samantapāsādikam disvā "iminā saddhim parihāsam karissāmī"ti upasankami. Atha therena tasmim vacane paṭikkhitte

"idānissa vādam āropessāmī"ti maññamānā **tena hi samaņa ubbhamukho**<sup>1</sup> **bhuñjasī**ti āha. **Disāmukho**ti catuddisāmukho, catasso disā olokentoti attho. **Vidisāmukho**ti catasso vidisā olokento.

Vatthuvijjātiracchānavijjāyāti vatthuvijjāsankhātāya tiracchānavijjāya. Vatthuvijjā nāma lābuvatthukumbhandavatthumūlakavatthu-ādīnam vatthūnam phalasampattikāranakālajānanupāyo. Micchājīvena jīvikam kappentīti teneva vatthuvijjātiracchānavijjāsankhātena micchājīvena jīvikam kappenti, tesam vatthunam sampādanena pasannehi manussehi dinne paccaye paribhuñjantā jīvantīti attho. Adhomukhāti vatthum oloketvā bhuñjamānavasena adhomukhā bhuñjanti nāma. Evam sabbattha yojanā kātabbā. Api cettha **nakkhattavijjā**ti "ajja imam nakkhattam iminā nakkhattena gantabbam, iminā idañcidañca kātabban"ti evam jānanavijjā. Dūteyyanti dūtakammam, tesam tesam sāsanam gahetvā tattha gamanam. Pahinagamananti ekagāmasmim yeva ekakulassa sāsanena aññakulam upasankamanam. **Angavijjā**ti itthilakkhanapurisalakkhanavasena aṅgasampattim ñatvā "tāya aṅgasampattiyā idam nāma labbhatī"ti evam jānanavijjā. Vidisāmukhāti angavijjā hi tam tam sarīrakotthāsam ārabbha pavattattā vidisāya pavattā nāma, tasmā tāya vijjāya jīvikam kappetvā bhuñjantā vidisāmukhā bhuñjanti nāma. Evamārocesīti "dhammikam samanā"ti-ādīni vadamānā sāsanassa niyyānikam gunam kathesi. Tañca paribbājikāya katham<sup>2</sup> sutvā pañcamattāni kulasatāni sāsane otarimsūti.

 $S\overline{a}riputtasa\dot{m}yuttava\dot{n}\dot{n}an\overline{a}\ nitthit\overline{a}.$ 

## 8. Nāgasamyutta

#### 1. Suddhikasuttavannanā

342. Nāgasamyutte **aṇḍajā**ti aṇḍe jātā. **Jalābujā**ti vatthikose jātā. **Samsedajā**ti samsede jātā. **Opapātikā**ti

upapatitvā viya jātā. Idañca pana suttam aṭṭhuppattiyā vuttam. Bhikkhūnam hi "kati nu kho nāgayoniyo"ti kathā udapādi. Atha Bhagavā puggalānam nāgayonīhi uddharaṇattham¹ nāgayoniyo āvikaronto imam suttamāha.

#### 2-50. Panītatarasuttādivannanā

343-391. Dutiyādīsu vossaṭṭhakāyāti ahituṇḍikaparibuddhaṁ² agaṇetvā vissaṭṭhakāyā. Dvayakārinoti duvidhakārino, kusalākusalakārinoti attho. Sacajja mayanti sace ajja mayaṁ. Sahabyataṁ upapajjatīti sahabhāvaṁ āpajjati. Tatrassa akusalaṁ upapattiyā paccayo hoti, kusalaṁ upapannānaṁ sampattiyā. Annanti khādanīyabhojanīyaṁ. Pānanti yaṁkiñci pānakaṁ. Vatthanti nivāsanapārupanaṁ. Yānanti chattupāhanaṁ ādiṁ katvā yaṁkiñci gamanapaccayaṁ. Mālanti yaṁkiñci sumanamālādipupphaṁ. Gandhanti yaṁkiñci candanādigandhaṁ. Vilepananti yaṁkiñci chavirāgakaraṇaṁ. Seyyāvasathapadīpeyyanti mañcapīṭhādiseyyaṁ ekabhūmikādi-āvasathaṁ vaṭṭitelādipadīpūpakaraṇañca detīti attho. Tesaṁ hi dīghāyukatāya ca³ vaṇṇavantatāya ca sukhabahulatāya ca patthanaṁ katvā imaṁ dasavimaṁ dānavatthuṁ datvā taṁ sampattiṁ anubhavituṁ tattha nibbattanti. Sesaṁ sabbattha uttānamevāti.

Nāgasamyuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

## 9. Supannasamyuttavannanā

392-437. Supaṇṇasaṁyutte pattānaṁ vaṇṇavantatāya garuļā **supaṇṇā**ti vuttā. Idhāpi paṭhamasuttaṁ purimanayeneva aṭṭhuppattiyaṁ vuttaṁ. **Harantī**ti uddharanti. Uddharamānā ca pana te attanā hīne vā same vā uddharituṁ sakkonti, na attanā paṇītatare. Sattavidhā hi anuddharaṇīyanāgā nāma paṇītatarā kambalassatarā dhataraṭṭhā sattasīdantaravāsino pathaviṭṭhakā pabbataṭṭhakā vimānaṭṭhakāti. ()<sup>4</sup> tatra<sup>5</sup> aṇḍajādīnaṁ jalābujādayo

<sup>1.</sup> Ukkaṇṭhanatthaṁ (Sī, Syā)

<sup>2. ...</sup>parivuttham (Sa), ...paripantham (Syā)

<sup>3.</sup> Dīghāyukabhāve ca (Syā, Ka)

<sup>4. (</sup>Tatra paṇītatarā nāma yonito ukkaṭṭhatarā)(Sī)

<sup>5.</sup> Tathā hi (Sī)

paṇītatarā, te tehi anuddharaṇīyā. Kambalassatarā pana nāgasenāpatino, te yattha katthaci disvā yo koci supaṇṇo uddharitum na sakkoti. Dhataraṭṭhā pana nāgarājāno, tepi koci uddharitum na sakkoti. Ye pana sattasīdantare mahāsamudde vasanti, te yasmā katthaci vikampanam kātum na sakkā, tasmā koci uddharitum na sakkoti. Pathaviṭṭhakādīnam nilīyanokāso atthi, tasmā tepi uddharitum na sakkoti. Ye pana mahāsamudde ūmipiṭṭhe vasanti, te yo koci samo vā paṇītataro vā supaṇṇo uddharitum sakkoti. Sesam Nāgasamyutte vuttanayamevāti.

Supaṇṇasamyuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

#### 10. Gandhabbakāyasamyuttavannanā

438-549. Gandhabbakāyasamyutte mūlagandhe adhivatthāti yassa rukkhassa mūle gandho atthi, tam nissāya nibbattā. So hi sakalopi rukkho tesam upakappati. Sesapadesupi eseva nayo. Gandhagandheti mūlādigandhānam gandhe. Yassa hi rukkhassa sabbesampi mūlādīnam gandho atthi, so idha gandho nāma. Tassa gandhassa gandhe, tasmim adhivatthā. Idha mūlādīni sabbāni tesamyeva upakappanti. So dātā hoti mūlagandhānanti so kāļānusārikādīnam mūlagandhānam dātā hoti. Evam sabbapadesu attho veditabbo. Evam hi sarikkhadānampi datvā patthanam thapenti, asarikkhadānampi. Tam dassetum so annam detīti-ādi dasavidham dānavatthu vuttam. Sesam sabbattha uttānamevāti.

Gandhabbakāyasamyuttavannanā niţţhitā.

## 11. Valāhakasamyuttavaņņanā

550-606. Valāhakasamyutte **valāhakakāyikā**ti valāhakanāmake devakāye uppannā ākāsacārikadevā. **Sītavalāhakā**ti sītakaraṇavalāhakā. Sesapadesupi eseva nayo. **Cetopaṇidhimanvāyā**ti cittaṭṭhapanam āgamma. **Sītam hotī**ti yam vassāne vā

hemante vā sītaṁ hoti, taṁ utusamuṭṭhānameva. Yaṁ pana sītepi atisītaṁ, gimhe ca uppannaṁ sītaṁ, taṁ devatānubhāvena nibbattaṁ sītaṁ nāma. Uṇhaṁ hotīti yaṁ gimhāne uṇhaṁ, taṁ utusamuṭṭhānikaṁ pākatikameva. Yaṁ pana uṇhepi ati-uṇhaṁ, sītakāle ca uppannaṁ uṇhaṁ, taṁ devatānubhāvena nibbattaṁ uṇhaṁ nāma. Abbhaṁ hotīti abbhamaṇḍapo¹ hoti. Idhāpi yaṁ vassāne ca sisire ca abbhaṁ uppajjati, taṁ utusamuṭṭhānikaṁ pākatikameva. Yaṁ pana abbheyeva ati-abbhaṁ, sattasattāhampi candasūriye chādetvā ekandhakāraṁ karoti, yañca cittavesākhamāsesu abbhaṁ, taṁ devatānubhāvena uppannaṁ abbhaṁ nāma. Vāto hotīti yo tasmiṁ tasmiṁ utumhi uttaradakkhiṇādipakativāto hoti, ayaṁ utusamuṭṭhānova. Yopi pana rukkhakhandhādipadālano ativāto nāma atthi, ayañceva, yo ca aññopi akālavāto, ayaṁ devatānubhāvanibbatto nāma. Devo vassatīti yaṁ vassike cattāro māse vassaṁ, taṁ utusamuṭṭhānameva. Yaṁ pana vasseyeva ativassaṁ, yañca cittavesākhamāsesu vassaṁ, taṁ devatānubhāvanibbattaṁ nāma.

Tatridam vatthu—eko kira vassavalāhakadevaputto
Talakūṭakavāsi²khīṇāsavattherassa santikam gantvā vanditvā aṭṭhāsi. Thero
"kosi tvan"ti pucchi. Aham bhante vassavalāhakadevaputtoti. Tumhākam
kira cittena devo vassatīti. Āma bhanteti. Passitukāmā mayanti. Temissatha
bhanteti. Meghasīsam vā gajjitam vā na paññāyati, katham temissāmāti.
Bhante amhākam cittena devo vassati, tumhe paṇṇasālam pavisathāti. Sādhu
devaputtāti so pāde dhovitvā paṇṇasālam pāvisi. Devaputto tasmim
pavisanteyeva ekam gītam gāyitvā hattham ukkhipi. Samantā
tiyojanaṭṭhānam ekamegham ahosi. Thero addhatinto paṇṇasālam paviṭṭhoti.
Apica devo nāmesa aṭṭhahi kāraṇehi vassati nāgānubhāvena
supaṇṇānubhāvena devatānubhāvena saccakiriyāya utusamuṭṭhānena
mārāvaṭṭanena iddhibalena vināsameghenāti.

Valāhakasamyuttavaņņanā niţţhitā.

#### 12. Vacchagottasamyuttavannanā

607-661. Vacchagottasamyutte **aññāṇā**ti aññāṇena. Evam sabbapadesu karaṇavaseneva attho veditabbo. Sabbāni cetāni aññamaññavevacanānevāti. Imasmiñca pana samyutte ekādasa suttāni pañcapaññāsa veyyākaraṇānīti veditabbāni.

Vacchagottasamyuttavannanā nitthitā.

## 13. Jhānasamyutta

#### 1. Samādhimūlakasamāpattisuttavannanā

662. Jhānasamyuttassa paṭhame samādhikusaloti paṭhamam jhānam pañcaṅgikam dutiyam tivaṅgikanti evam aṅgavavatthānakusalo. Na samādhismim samāpattikusaloti cittam hāsetvā kallam katvā jhānam samāpajjitum na sakkoti. Iminā nayena sesapadānipi veditabbāni.

#### 2-55. Samādhimūlakathitisuttādivaņņanā

663-716. Dutiyādīsu na samādhismim thitikusaloti jhānam thapetum akusalo, sattaṭṭha-accharāmattam jhānam ṭhapetum na sakkoti. Na samādhismim vuṭṭhānakusaloti jhānato vuṭṭhātum akusalo, yathāparicchedena vuṭṭhātum na sakkoti. Na samādhismim kallitakusaloti cittam hāsetvā kallam kātum akusalo. Na samādhismim ārammaṇakusaloti kasiṇārammaṇesu akusalo. Na samādhismim gocarakusaloti kammaṭṭhānagocare ceva bhikkhācāragocare ca akusalo. Na samādhismim abhinīhārakusaloti kammaṭṭhānam abhinīharitum akusalo. Na samādhismim sakkaccakārīti jhānam appetum sakkaccakārī na hoti. Na samādhismim sātaccakārīti jhānappanāya satatakārī na hoti, kadācideva karoti. Na samādhismim sappāyakārīti samādhissa sappāye upakārakadhamme pūretum na sakkāti. Tato param samāpatti-ādīhi

padehi yojetvā catukkā vuttā. Tesam attho vuttanayeneva veditabbo. Sakalam panettha jhānasamyuttam lokiyajjhānavaseneva kathitanti.

Jhānasamyuttavannanā niţţhitā.

Iti Sāratthappakāsiniyā Samyuttanikāyatthakathāya

Khandhavaggavannanā niţţhitā.

Samyuttanikāyatthakathāya dutiyo bhāgo.

## $Nid\bar{a}navaggakhandhavaggasa\dot{m}yutta \underline{t}\underline{t}hakath\bar{a}ya$

# Samvannitapadānam anukkamanikā

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ A ]               |           | [ A ]                 |           |
| Akaṭavidhā          | 313       | Ajātaṁ                | 257       |
| Akaṭā               | 313       | Ajānaññeva            | 182       |
| Akasiralābhī        | 216       | Ajitapañhe            | 56        |
| Akālikena           | 62        | Ajjhattam kathamkathī | 40        |
| Akicchalābhī        | 216       | Ajjhattaṁ vimokkhā    | 59        |
| Akukkukajātam       | 295       | Ajjhosāya             | 241       |
| Akuppā me vimutti   | 143       | Ajjhositaṁ            | 91        |
| Akhaṇḍāni           | 251       | Añjasaṁ               | 107       |
| Agadhito            | 152       | Añjetvā               | 219       |
| Agamanīyaṭṭhānaṁ    | 134       | Aññataro              | 70        |
| Agāravā             | 189       | Aññatra phassā        | 53        |
| Agāriyaṁ            | 167       | Aññatreva             | 113       |
| Aggaṁ               | 149       | Aññātucchena          | 219       |
| Aggabījam           | 251       | Aññā byākatā          | 57, 116   |
| Aṅgavijjā           | 319       | Aññaṁ āṇiṁ            | 211       |
| • 50                | 103       | Aññaṁ jīvaṁ           | 64        |
| Angārakāsu          |           | Aññaṁ sarīraṁ         | 64        |
| Aghato              | 305       | Aññaṁ satthāraṁ       | 166       |
| Agham               | 244       | Aṭṭhaṭṭhānaṁ          |           |
| Acarim              | 143       | kāyapāgabbhiyam       | 155       |
| Acelo Kassapo       | 33        | Aṭṭhikaṅkalo          | 147       |
| Accantanițțhā       | 241       | Aṭṭhiṁ katvā          | 183       |
| Accayāsi            | 308       | Aṭṭhikasaṅkhalikaṁ    | 200       |
| Accāvadante         | 161       | Aṭṭhuppattiko         | 4         |
| Accutam padam       | 296       | Aṇḍajā                | 319       |
| Acchariyam abbhutam | 53        | Aṇḍabhūto             | 230       |
| Accham pattam       | 219       | Atippago              | 52        |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ A ]                 |           | [ A ]                   |           |
| Atimaññeyya           | 191       | Adhomukhā               | 319       |
| Ativelam              | 212       | Anajjhāpanno            | 152       |
| Atītaṁ                | 257       | Anajjhositā             | 73        |
| Atīradassī            | 305       | Anaññathat <del>a</del> | 39        |
| Aturitacārikā         | 164       | Anaññasaraṇā            | 247       |
| Atītaṁ                | 257       | Anattato                | 306       |
| Atthangamo            | 69        | Anattaniyam             | 258       |
| Attajjhāsayo          | 3         | Ananubodhā              | 88        |
| Attattham             | 48        | Anantarā                | 254, 281  |
| Attato upagaccheyya   | 91        | Anantavā                | 316       |
| Attadīpā              | 247       | Anabhāvaṁkatāni         | 64        |
| Attaniyam             | 289       | Anabhinanditā           | 289       |
| Attani vā rūpam       | 235       | Anabhisankhacca vim     |           |
| Attamano              | 157       | Anamataggo              | 145       |
| Attavadhāya gabbhamga | ņhāti 195 | Anayam āpanno           | 190       |
| Attavādupādānam       | 14        | • •                     | 222       |
| Attasaraņā            | 247       | Anāgatam                | 153       |
| Attānañca nāvajānāmi  | 60        | Anātāpī<br>Anāsavaṁ     | 162       |
| Atthasamhito          | 70        |                         |           |
| Atthitam              | 31        | Aniccam                 | 39, 196   |
| Adiţţhajotanāpucchā   | 7         | Aniccato                | 305       |
| Adinnādānam           | 134       | Aniccadassāvī           | 230       |
| Adinnādāyino          | 133       | Aniccasaññā             | 303       |
| Addhagato             | 229       | Aniccā                  | 58, 141   |
| Addhānamaggappaṭipann | ю 167     | Animmātā                | 313       |
| Adhigamasaddhammappa  | ați-      | Animmitā                | 313       |
| rūpakaṁ               | 186       | Anissitāya              | 219       |
| Adhiccasamuppannam    | 33        | Anukampam               | 158       |
| Adhiṭṭhāti            | 286       | Anuggahāya              | 22        |
| Adhimuccati           | 317       | Anuggāhako              | 236       |
| Adhimuccatha          | 75        | Anuṭṭhitā               | 206       |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko |
|---------------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [ A ]                     |           | [ A ]                     |           |
| Anuttarassa yogakkhem     | nassa 153 | Antarāyiko                | 190       |
| Anuttaram sammāsamb       | odhiṁ 142 | Antavā loko               | 316       |
| Anudayam                  | 158       | Antimā                    | 143       |
| Anudhammacārī             | 71        | Antimoyam samussayo       | 260       |
| Anudhammabhūtam           | 32        | Antam                     | 277, 304  |
| Anupaṭṭhitāya             | 192       | Annam                     | 320       |
| Anupatitvā anupatitvā     | 200       | Apakasseva kāyam          | 154, 156  |
| Anupalittā                | 259       | Apakassa cittam           | 154       |
| Anupādā                   | 32        | Apacayo                   | 90        |
| Anupādā-aparitassanan     | 241       | Apacito                   | 115       |
| Anupādāya āsavehi         | 248       | Apayanto                  | 114       |
| Anupādāvimutto            | 57        | Aparantam                 | 39        |
| Anupādiyam na paritas     | sati 72   | Aparappaccay <del>a</del> | 32        |
| Anupāyāso                 | 238       | Apalokito                 | 236       |
| Anupeti                   | 311       | Apaloketha                | 236       |
| Anumatipucch <del>ā</del> | 8         | Apācīnam                  | 260       |
| Anuvicaranti              | 260       | Apātubhūtam               | 257       |
| Anuvicaritam manasā       | 310       | Apāpakam                  | 280       |
| Anuviloketi               | 262       | Apāyo                     | 89        |
| Anusahagato               | 290       | Apāradassī                | 305       |
| Anusāsatu                 | 230       | Apuññam ce sankhāram      | 72        |
| Anuseti                   | 65, 245   | Apurakkharāno             | 240       |
| Anussareyyum              | 147       | Apūtikāni                 | 251       |
| Anekaṭṭhānaṁ              |           | Apekkhavā                 | 242       |
| manopāgabbhiyam           | 156       | *                         |           |
| Anekavihitam              | 116       | Appam vā bhiyyo           | 149       |
| Anejam                    | 259       | Appagabbhā                | 155       |
| Anelagaļāya               | 219       | Appaṭikuṭṭhā              | 257       |
| Anesanam                  | 152       | Appaṭipuggalo             | 266       |
| Anottappī                 | 153       | Appaṭivānī                | 118       |
| Antaragharam              | 33        | Appațivedhā               | 88        |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ A ]                |           | [ A ]                  |           |
| Appațisankhā         | 166       | Abhisametāvino         | 119       |
| Appatissā            | 189       | Abhisameti             | 38        |
| Appattamānasam       | 191       | Abhisambujjhati        | 38        |
| Appadakkhiṇaggāhino  | 161       | Abhisāpo               | 277       |
| Appamattā            | 206, 211  | Abhisitto              | 231       |
| Appamatto            | 196       | Amatadvāram            | 55        |
| Appamādena sampādetu | m 48      | Amucchito              | 152       |
| Appamādo             | 118       | Ayaṁ āpodhātuyā        | 141       |
| Appossukko           | 216       | Ayam tejodhātuyā       | 142       |
| Abbuyha              | 243       | Ayam dutiyo            | 32        |
| Abbuhetvā            | 212       | Ayam pathavīdhātuyā    | 141       |
| Abbhaññamsu          | 62        | Ayam vāyodhātuyā       | 142       |
| Abbhaññāsim          | 142       | Ayameko anto           | 32        |
| Abyāpādadhātum       | 127       | Ayogakkhemakāmo        | 285       |
| Abhikkhaṇātaṅko      | 230       | Arakkhiteneva kāyena   | 192       |
| Abhijānam            | 244       | Araññakuṭikāyaṁ        | 286       |
| Abhijjhā             | 137       | Arahato                | 19        |
| Abhijjhāluno         | 133       | Ariyakantehi           | 68        |
| Abhiññāya            | 266       | Ariyadhammassa akovido |           |
| Abhinandum           | 9         | Ariyasāvakassa         | 40        |
| Abhinandati          | 241       | •                      | 231       |
| Abhinandamāno        | 258       | Ariyā                  |           |
| Abhinibbatti         | 13        | Ariyo                  | 55, 67    |
| Abhinivesānusayam    | 32        | Arūpī                  | 317       |
| Abhipatthanā         | 162       | Alam vacanāya          | 32        |
| Abhirūpo             | 216       | Aladdhā                | 152       |
| Abhivadati           | 241       | Alameva                | 46, 145   |
| Abhisaṅkhataṁ        | 65        | Avantīsu               | 238       |
| Abhisaṅkharoti       | 72        | Avasā                  | 313       |
| Abhisañcetayitam     | 65        | Avasissanti            | 74        |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ A ]                |           | [ A ]                 |           |
| Avasisseyyum         | 75        | Ahaṅkāramamaṅkāra-    |           |
| Avātātapahatāni      | 251       | mānānusayā            | 197       |
| Avāpuraṇam ādāya     | 291       | Ahu paññāya abhisamay | o 20      |
| Avighāto             | 238       | [Ā]                   |           |
| Avijjā               | 72        | Ākāsanissitā          | 103       |
| Avijjā upayanti      | 114       | Ākāse pāņim cālesi    | 157       |
| Avijjāgato           | 71        | Ākiṇṇamanussam        | 108       |
| Avijjādhātu          | 249       | • •                   | 219       |
| Avijjānīvaraņassa    | 36        | Ākoṭitapaccākoṭitāni  | 67        |
| Avijjāsamugghātā     | 206       | Āgatigati             |           |
| Avijjāsamphassajena  | 249       | Āgamo                 | 312       |
| Avitathatā           | 38        | Āgucārim<br>-         | 104       |
| Avinipātadhammo      | 68        | Ācayo                 | 90        |
| Avihimsādhātum       | 127       | Ācārakulaputto<br>—   | 46        |
| Aveccappasādena      | 68        | Ācikkhati             | 38        |
| Asamkiṇṇapubbā       | 257       | Ācikkhatu             | 34        |
| Asamkiṇṇā            | 257       | Āṇisaṅghāṭova         | 211       |
| Asamsaggena chijjati | 131       | Ātappaṁ               | 118       |
| Asakkārena cūbhayam  | 192       | Ātāpino               | 211       |
| Assatarī             | 195       | Ātāpī                 | 196       |
| Assādānupassino      | 75        | Āturakāyo             | 229       |
| Asanivicakkam        | 191       | Āturo hāyaṁ           | 230       |
| Asammāsambuddhesu    | 128       | Ādānaṁ                | 90        |
| Assāsamalattha       | 57        | Ādikena               | 188       |
| Assutavā             | 90        | Ādittaṁ               | 257       |
| Asekhañāṇaṁ          | 260       | Ādibrahmacariyako     | 70        |
| Asmimāno samucchinno | 259       | Ādīnavadassāvī        | 152       |
| Assasi               | 219       | Ānako                 | 209       |
| Assosi               | 70, 116   | Ānando                | 79        |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Ā ]                |           | [ Ā ]                  |           |
| Āneñjūpagam          | 72        | Āhutiyo                | 311       |
| Āneñjam ce sankhāram | 72        | $ar{A}$ ļāhanā         | 311       |
| Āpānīyakamso         | 111       | [1]                    |           |
| Āpodhātu             | 141       | Iñjanti                | 313       |
| Ābādhato             | 305       | Iņaṭṭā                 | 277       |
| Ābhādhātu            | 124       | Iṇaṇa<br>Iṇaparibhogo  | 183       |
| Ābhicetasikānam      | 216       | Itarītarena            | 150       |
| Āmantesi             | 1, 110    | Iti rūpam              | 44, 265   |
| Āmisakiñcikkhahetu   | 193       | Iti hidam              | 20        |
| Āmisagataṁ           | 190       |                        | 38        |
| Āmisacakkhu          | 190       | Idappaccayatā<br>Idha  | 52        |
| Āyasmā               | 79        | Iddham                 | 108       |
| Āyu                  | 296       | Iddhividham            | 116       |
| Āyusaṅkhārā          | 209       |                        | 230, 311  |
| Ārakāvassa           | 104       | Indriyāni<br>Irivoria  | 230, 311  |
| Ārakkhasampanno      | 285       | Iriyaṁ                 | 30        |
| Āraddhacittā         | 35        | [U]                    |           |
| Āraddhavīriyo        | 47, 215   | Ukkalā                 | 257       |
| Ārammaṇato           | 137, 140  | Ukkaṇṭakena            | 192       |
| Ārammaṇaṁ            | 212       | Ukkamsāvakamse         | 316       |
| Ārādhesi             | 110       | Uggaṇhāhi              | 70        |
| Āloko                | 20        | Ugghațitaññū           | 4         |
| Āvaheyya             | 294       | Uṭṭhāyāsanā vihāraṁ pā | āvisi 60  |
| Āvibhāvam tirobhāvam | 116       | Uttamapuriso           | 255       |
| Āsandipañcamā        | 311       | Uttaro Gijjhakūṭassa   | 147       |
| Āsabham thānam       | 43        | Uttānīkaroti           | 38        |
| Āsayā                | 261       | Uttāno                 | 45        |
| Āsavānaṁ khayā       | 49, 162   | Uttāsavā               | 242       |
| Āsavā nānussavanti   | 60        | Udakanissitā           | 103       |
| Āhārā                | 21        | Udakaphusitāni         | 119       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [U]                    |           | [U]                     |           |
| Udakavārako            | 114       | Ummujjanimmujjam        | 117       |
| Udapāno                | 114       | Usmā                    | 94, 296   |
| Udānam udānesi         | 251       | Ussoļhī                 | 118       |
| Uddhāpavantam          | 107       | r fīr i                 |           |
| Uddham                 | 260       | [Ū]                     | 200       |
| Uddham ojam            | 77        | Ūse                     | 290       |
| Upakkileso             | 318       | [E]                     |           |
| Upadhinidānam          | 110       | Ekattaṁ                 | 70        |
| Upanikkhipeyya         | 120       | Ekantaparipuṇṇam        | 167       |
| Upapajjati             | 320       | Ekantaparisuddham       | 167       |
| Upayanto               | 114       | Ekantadukkham           | 144, 256  |
| Upayā                  | 31        | Ekantasukhī             | 317       |
| Upayāpeti              | 114       | Ekamantaṁ nisīdi        | 79        |
| Upayo                  | 250       | Ekapariññā              | 101       |
| Upayupādānā            | 239       | Ekaputtako              | 96        |
| Upasaṅkami             | 289       | Ekamamsakhalam          | 312       |
| Upassuti               | 69        | Ekavihāre               | 215       |
| Upādānaṁ               | 13        |                         | 312       |
| Upādānakkhayārāmam     | 192       | Ekāgārikam              |           |
| Upādāparitassanam      | 241       | Ekūnapaññāsa ājīvakasat |           |
| Upādāniyesu            | 75        | Eko                     | 196       |
| Upādāya                | 16, 283   | Ekodibhāvam             | 214       |
| Upādiyati              | 32        | Etam mama               | 91, 196   |
| Upādiyamāno            | 258       | Etadahosi               | 61        |
| Upāsanasmim            | 211       | Ettāvatā ca avijjāgato  | 305       |
| Upeti                  | 286       | Eļagalāgumbe            | 237       |
| Uppakkam               | 204       | Evamgotto               | 243       |
| Ubbedhena              | 119       | Evamnāmo                | 243       |
| Ubhatolohitakūpadhānān | i 297     | Evambyākho              | 285       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|------------------------------|-----------|
| [E]                  |           | [ Ka ]                       |           |
| Esikaţţhāyiţţhitā    | 313       | Kaṭṭhaṁ                      | 245       |
| Esevanto dukkhassa   | 75        | Kataññutā                    | 213       |
| Eso me attā          | 91, 196   | Kataveditā                   | 213       |
| Esohamasmi           | 91, 196   | Katahatthā                   | 207       |
| Ehi tvam             | 115       | Katūpāsanā                   | 207       |
| [0]                  |           | Katham vimokkhā              | 59        |
| [O]<br>Okāsaṁ        | 33        | Kathetukamyatāpucchā         | 8         |
|                      |           | Kadalimigapavara-            |           |
| Okilinim             | 204       | paccattharaṇ <del>ā</del> ni | 297       |
| Okirinim             | 204       | Kantāram                     | 95        |
| Okoţimako            | 323       | Kantāramaggam                | 95        |
| Okoṭimakaṁ           | 217       | Kandantānam                  | 146       |
| Okkanti              | 13        | Kandaram                     | 51        |
| Okkanto sammattaniyā |           | Kappam                       | 215       |
| Okkamanīyā           | 189       | Kabaļīkāro                   | 22        |
| Okkhāsataṁ           | 206       | Kammāsadhammam               | 79        |
| Otāraṁ               | 212       | Karoto                       | 312       |
| Odahimsu             | 211       | Kaliṅgarūpadhānā             | 211       |
| Odhunāti             | 303       | Kallaṁ                       | 196       |
| Opapātikā            | 319       | Kavikatā                     | 211       |
| Opilavati            | 188       | Kapallāni                    | 74        |
| Oraso                | 185       | Kassapakārāme                | 289       |
| Olujjati             | 166       | Kākapeyyā                    | 119       |
| Ohārinī              | 292       | Kāpotakāni                   | 311       |
| Ohitasoto            | 183       | Kaļārakhattiyo               | 57        |
| Oļārikena            | 215       | Kāmataṇhā                    | 14, 243   |
| Olāriko              | 22        | Kāmabhavo                    | 13        |
| ·                    |           | Kāmupādānam                  | 13        |
| [ Ka ]               |           | Kāmesu                       | 134, 240  |
| Kaṭasi               | 145       | Kāmesu anapekkhinam          | 219       |
| Kaṭuko               | 190       | Kāmesumicchācāro             | 134       |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|-------------|--------------------|-----------|
| [ Ka ]            |             | [ Ka ]             |           |
| Kāyapariyantikam  | 73          | Kunnadiyo          | 51        |
| Kāyasaṅkhāre      | 289         | Kumārakavādā       | 166       |
| Kāyasaṅkhāro      | 16          | Kumbhakāranivesane | 287       |
| Kāyasañcetanāhetu | 53          | Kumbhakārapākā     | 74        |
| Kāyassa bhedā     | 74          | Kumbhatthenakehi   | 206       |
| Kāyūpago          | 38          | Kuraraghare        | 238       |
| Kāraņiko          | 202         | Kurūsu viharati    | 79        |
| Kārayato          | 312         | Kulaputtena        | 46        |
| Kālakiriyā        | 12          | Kulāgaņṭhikajātā   | 89        |
| Kāsikena          | 147         | Kulānuddayatāya    | 165       |
| Kāsu              | 103         | Kulūpako           | 158       |
| Kāļasilā          | 288         | Kulūpaghātaṁ       | 166       |
| Kāļasīho          | 261         | Kusalamūlaṁ        | 194       |
| Kāļāvakam         | 41          | Kusalūpasamhitam   | 183       |
| Kiccakaraṇīyesu   | 240         | Kusobbhā           | 51        |
| Kiccham           | 20          | Kūṭaṅgamā          | 206, 303  |
| Kiñcideva desam   | 33          | Kūṭāgāraṁ          | 106       |
| Kimjātikā         | 26          | Kūṭaṭṭhā           | 313       |
| Kimnidānā         | 26          | Kūṭaninnā          | 303       |
| Kim nu kho        | 39, 70, 112 | Kūṭasamugghātā     | 206       |
| Kimpabhavā        | 26          | Kūṭasamosaraṇā     | 206, 303  |
| Kimpahotikā       | 247         | Kūṭāgārasālā       | 106       |
| Kimvādī           | 52, 238     | Kevalassa          | 9         |
| Kiṁsamudayā       | 26          | Kevalino           | 255       |
| Kukkuļam          | 306         | Kesarasīho         | 261       |
| Kuṭṭanissitā      | 103         | Keļāyanti          | 308       |
| Kuṭṭaṁ            | 103         | Ko adhippayāso     | 37, 256   |
| Kudāssu           | 20          | Koṭṭhāsato         | 137, 139  |
| Kuddālapiṭakam    | 78          | Kolaṭṭhimattiyo    | 120       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Pa ]               |           | [ Ga ]                  |           |
| Khajjāmi             | 271       | Gāmakūṭako              | 203       |
| Khaṇḍākhaṇḍikaṁ      | 78        | Gijjhāpi kākāpi         | 200       |
| Khaṇḍiccaṁ           | 11        | Giñjakāvasathe          | 69        |
| Khattiyapaṇḍitā      | 238       | Gilabaļiso              | 190       |
| Khantisamvaro        | 233       | Guļikā                  | 120       |
| Khandhabījam         | 250       | Gūthapūrā               | 191       |
| Khandhānam           | 13        | Gūtho gūthena           | 131       |
| Khamanīyam yāpanīyam | n 288     | Goghātako               | 201       |
| Khayadhammam         | 39, 63    | Goṇakatthatāni          | 297       |
| Khayasmim khayeñāṇan | 50 n      | Gocarāya pakkamati      | 262       |
| Khādeyyum            | 103       | [ Gha ]                 |           |
| Khārikam             | 270       | Ghammapareto            | 111       |
| Khāre                | 290       | Ghammābhitatto          | 111       |
| Khīṇanirayo          | 68        | [ Ca ]                  |           |
| Khīle                | 299       | Cakkhumā puriso         | 296       |
| Khurapariyantena     | 312       | Cakkhubhūtā             | 200       |
| [ Ga ]               |           | Cakkhuviññāṇaṁ          | 16        |
| Gaṅgāya nadiyā tīre  | 293       | Cakkhusamphassajā veda  |           |
| Gaṇamajjhe           | 155       | Cakkhusamphasso         | 15        |
| Gadduhanamattam      | 207       | Catuṭṭhānaṁ vacīpāgabbh | niyam 156 |
| Gaddulabaddho        | 299       | Catuparivaṭṭaṁ          | 254       |
| Gandham              | 320       | Catūhi ca vesārajjehi   | 42        |
| Gambhīratthā         | 211       | Catūsu mahāsamuddesu    | 146       |
| Gambhīrāvabhāso      | 80        | Catūhena ārohanti       | 149       |
| Garukato             | 114       | Cattāro                 | 16        |
| Garukāni             | 158       | Candūpamā               | 154       |
| Gahapatāni           | 158       | Cavati                  | 20        |
| Gahapatipaṇḍitā      | 238       | Cavittha                | 164       |
| Gādhanti             | 255       | Cātumahābhūtikasmim     | 90        |

| Padānukkamo           | Piţţhaṅko | Padānukkamo                                   | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-----------------------------------------------|-----------|
| [ Ca ]                |           | [ Ja ]                                        |           |
| Cātumahābhūtiko       | 311       | Jāṇussoṇi                                     | 70        |
| Cittaṁ                | 91, 242   | Jātarūpappatirūpakaṁ                          | 186       |
| Cittasamkilesā        | 299       | Jāti                                          | 13, 50    |
| Cittakkharā           | 211       | Jātikulaputto                                 | 46        |
| Cittaññeva cittataram | 299       | Jāyampatikā                                   | 95        |
| Cittasaṅkhāro         | 16        | Jiṇṇo                                         | 158, 229  |
| Cittasseso            | 318       | Jīvitapariyantikaṁ                            | 73        |
| Cirapațikāham         | 288       | Jīvitahetu                                    | 193       |
| Cutūpapāto            | 67        | Jeṭṭhametaṁ                                   | 70        |
| Cetanā phasso         | 16        | [ Jha ]                                       |           |
| Cetaso adhitthanam    | 32, 239   | Jhāyī tapati brāhmaņo                         | 226       |
| Ceteti                | 65, 66    | Jhāyeyya                                      | 77        |
| Cetovimuttim          | 162       |                                               | , ,       |
| [ Cha ]               |           | [Ña]                                          | •         |
| Chattimsāya vatthūhi  | 113       | Ñāṇaṁ                                         | 20        |
| Chandamūlakā          | 282       | Ñāṇavatthūni<br>Ñ-                            | 62        |
| Chandarāgavinayo      | 141       | Ñāṇasaṁvaro                                   | 233       |
| Chandarāgappahānam    | 141       | Ñātike                                        | 69        |
| Chandarāgavemattatā   | 282       | Ñātibyasanam                                  | 146       |
| Chando                | 118, 238  | Ñāyo                                          | 67        |
| Chasvevābhijātīsu     | 313       | [ Ṭha ]                                       |           |
| Chalābhijātiyo        | 314       | Ţhitattā santussitam                          | 248       |
| Chindato              | 312       | Ţhitiyā                                       | 22        |
| Chinnapilotiko        | 45        | [ Þa ]                                        |           |
| •                     |           | . Damsā                                       | 268       |
| [ Ja ]                | 102       | r Tro 1                                       |           |
| Janapadakalyāṇiyā     | 193       | [Ta]                                          | 04        |
| Janetasmim            | 226       | Tajjam Tažžavattha patihhātu                  | 94<br>53  |
| Jarudapānam           | 156       | Taññevettha paṭibhātu<br>Tanhakkhaye vimuttaṁ | 53        |
| Jalābujā              | 319       | Taimakknaye viinuttam                         | 223       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Ta ]                   |           | [ Ta ]                |           |
| Taṇhā                    | 196       | Tiṇṇaṁ saṅgati phasso | 69        |
| Taṇhāsaṅkhayavimuttā     | 241       | Titthavāso            | 87        |
| Tatojo                   | 281       | Tibbam                | 145, 183  |
| Tatonidānam              | 312       | Timirāyitattam        | 289       |
| Tam jīvam tam sarīram    | 63, 316   | Tiriyam               | 260       |
| Tatra tatrābhinandinī    | 243       | Tirokuṭṭaṁ            | 116       |
| Tathatā                  | 38        | Tīhena ārohanti       | 149       |
| Tathattāya paṭipajjeyyum | 158       | Turitacārikā          | 164       |
| Tathagato                | 185, 265  | Tejodhātu             | 141       |
| Tathāgatassa             | 239       | [ Tha ]               |           |
| Tadanganibbuto           | 247       | Thambhe               | 299       |
| Tadangappahanam          | 234       | Thullatissā           | 163       |
| Tadappatițțhitam         | 66, 250   |                       | 51        |
| Tadāhāranirodhā          | 57        | Thullaphusitake       | 183       |
| Tadāhāro                 | 75        | Theyyaparibhogo       | 103       |
| Tadupādānam              | 241       | [ Da ]                |           |
| Tadupādāno               | 75        | Dakāsayā              | 263       |
| Tantākulakajātā          | 88        | Dakkhiṇaṁ             | 312       |
| Tapati                   | 226       | Dakkhiṇāgirismim      | 164       |
| Tapena                   | 316       | Dattupaññattaṁ        | 311       |
| Taruṇavipassanā          | 50        | Dadhimaṇḍakena        | 112       |
| Taruņo                   | 79        | Dantabhūmim           | 260       |
| Tādino                   | 266       | Dandhāyitattaṁ        | 61        |
| Tālapattikāya            | 164       | Damena                | 312       |
| Tālāvatthukatāni         | 64        | Dasabalasamannāgato   | 41        |
| Tāvatikā vissaṭṭhi       | 292       | Dasahangehi sampannā  | 260       |
| Tikabhojanam paññattam   | 165       | Dasārahānam           | 209       |
| Tiṇaṁ                    | 244       | Dassanasampanno       | 55        |
| Tiṇadāye                 | 126       | Dassanīyo             | 216       |
| Tiṇasīho                 | 261       | Daharo                | 283       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-------------|------------------------|-----------|
| [ Da ]               |             | [ Da ]                 |           |
| Daļhadhammā dhanug   | gahā 207    | Dummaṅkūnaṁ puggalānaṁ |           |
| Dalhehi              | 263         | niggahāya              | 165       |
| Dāyajjaparibhogo     | 183         | Durūpetam              | 148       |
| Dāruno               | 190         | Dussīlā                | 132, 217  |
| Dittham              | 310         | Dūraṅgamā              | 292       |
| Diṭṭhasaṁsandanāpuco | chā 8       | Devadaham              | 236       |
| Ditthadhammanibbana  |             | Desanāñāṇam            | 266       |
| Ditthadhammasukhavi  | • •         | Desanāmaṇḍo            | 48        |
| Ditthadhammasukhavi  | -           | Desessāmi              | 6, 69     |
| Ditthisampanno       | 55          | Doṇamite               | 316       |
|                      | 14          | Dovacassakaraņehi      | 161       |
| Diṭṭhupādānam        |             | Dvatthantarakappā      | 314       |
| Ditthena             | 62          | Dvatthipatipadā        | 314       |
| Diddhagatena         | 191         | Dvayanissito           | 31        |
| Disāmukhā            | 319         | Dvinnam katthanam      | 94        |
| Dīgharattam          | 214         | [ Dha ]                |           |
| Dukūlasandānāni      | 297         | Dhanāyanti             | 308       |
| Dukkham              | 34, 50, 196 | Dhammam bhāsitabban    | n         |
| Dukkhakkhandhassa    | 9           | maññati                | 163       |
| Dukkhakkhayāya       | 38, 71      | Dhammacakkam           | 266       |
| Dukkhato             | 305         | Dhammajo               | 185       |
| Dukkhanirodhagāminī  |             | Dhammaṭṭhitatā         | 38        |
| samanupassanā        | 248         | Dhammaṭṭhitiñāṇaṁ      | 63, 117   |
| Dukkhasamudayagāmi   | inī 247     | Dhammato               | 137, 139  |
| Dukkhānupatitā       | 144         | Dhammadāyādo           | 185       |
| Dukkhāvakkantā       | 144         | Dhammanimmito          | 185       |
| Dukkhe aññāṇaṁ       | 17          | Dhammaniyamatā         | 38        |
| Duggataṁ             | 148         | Dhammapariyāyam        | 69        |
| Duggati              | 89          | Dhammā                 | 249       |
| Duggati<br>Dubbacā   | 161         | Dhammanudhammappa      | •         |
|                      |             | pannassa               | 246       |
| Dummano              | 220         | Dhammasotam samāpa     | nno 55    |

| Padānukkamo                    | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Dha ]                        |           | [ Na ]                 |           |
| Dhamme agāravo                 | 189       | Nāmaṁ                  | 16        |
| Dhamme ñāṇaṁ                   | 62        | Nāmarūpam              | 105       |
| Dhammena dāram pose            | nti 322   | Nālaṁ                  | 91        |
| Dhātunānattam                  | 121       | Nāsāya pittam bhindeyy | rum 195   |
| Dhūmāyitattam                  | 288       | Nikāmalābhī            | 216       |
| [ Na ]                         |           | Nikkhipeyya            | 145       |
| Nakhasikhāyam                  | 119       | Nikkhepanam            | 90        |
| Nakkhattavijjā                 | 319       | Niccato addakkhum      | 111       |
| Nati                           | 67        | Niccanavakā            | 154       |
| Na tumhākam                    | 65        | Niccammā               | 103       |
|                                | 311       | Nicchāto               | 243       |
| Natthi ayaṁ loko<br>Natthi taṁ | 31        | Nicchoteti             | 303       |
|                                |           | Nijjhāyeyya            | 294       |
| Natthi dāni punabbhavo         |           | Nibbidāya              | 32        |
| Natthi balam                   | 313       | Nibbindeyya            | 90        |
| Natthi mātā                    | 311       | Nibbedhikapañño        | 55        |
| Natthi vīriyam                 | 313       | Nimantanāni            | 158       |
| Natthi sattā opapātikā         | 311       | Niyati                 | 313       |
| Natthi hāyanavaḍḍhane          | 316       | Niyato                 | 68        |
| Natthi hetu natthi pacca       | yo 313    | Nirujjhamānā           | 153       |
| Nadīviduggam                   | 156       | Niruttipathā           | 257       |
| Nandīrāgasahagatā              | 243       | Niruddham              | 257       |
| Nandī                          | 241       | Nirodhadhammam         | 39, 63    |
| Na paritassati                 | 247       | Nirodhasamāpatti       | 125       |
| Na samkīyanti                  | 257       | Nirodhāya              | 32        |
| Naļakalāpiyo                   | 113       | Nillopam               | 312       |
| Nāgavāsasate                   | 315       | Nivāsam                | 236       |
| Nānāverajjagatam               | 237       | Nivisati               | 110       |
| Nābhinandati                   | 241       | Nissaraṇaṁ             | 20        |
| Nābhivadati                    | 241       | Nissaraṇappahānam      | 234       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piţţhaṅko |
|------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Na ]                 |           | [ Pa ]                |           |
| Nekkhammadhātum        | 127       | Pațileņeti            | 207       |
| Nekkhammaninnam        | 318       | Paţivedhañāṇam        | 266       |
| Neyyo                  | 4         | Pațisaranti           | 37        |
| [ Pa ]                 |           | Pațisallāne           | 241       |
| Pakkhī sakuņo          | 117       | Paṭisisseyya          | 74        |
| Pacato                 | 312       | Paṭṭhapeti            | 38        |
| Paccattaññeva          | 72        | Paṇāmetvā             | 274       |
| Paccassosum            | 3, 237    | Paṇidhi               | 128       |
| Paccudāvattati         | 107       | Paṇḍito               | 236       |
| Pacchānipātī           | 285       | Paṇḍusīho             | 261       |
| Pacchābhūmagamikā      | 236       | Patiṭṭhā viññāṇassa   | 65, 250   |
| Pañcakāmaguṇiko        | 101       | Pattam                | 310       |
| Paññā                  | 20, 162   | Pattena               | 62        |
| Paññāvimuttim          | 162       | Pathaviy <del>ā</del> | 193       |
| Paṭapilotikānaṁ        | 167       | Pathavī               | 251       |
| Paṭalikatthatāni       | 297       | Pathavī pathavīkāyam  | 311       |
| Paṭikatthatāni         | 297       | Pathavīdhātu          | 141, 188  |
| Paṭikkamosānaṁ         | 288       | Padaparamo            | 4         |
| Paṭiggahamaṇḍo         | 48        | Padaram               | 51        |
| Pațicca                | 69        | Padāni                | 311       |
| Paţiccasamuppannam     | 39        | Padhānasmim           | 212       |
| Paţiccasamuppādam      | 3, 6      | Papātā                | 315       |
| Paṭipajjiṁ             | 184       | Pabāļho               | 275       |
| Paṭipanno              | 32, 56    | Pabbajeyyam           | 167       |
| Paṭippassaddhippahānam | 234       | Pabbatavisamam        | 156       |
| Paṭipiseyyum           | 96        | Pabbateyyā            | 292       |
| Paṭibhātu              | 37, 53    | Pabhaṅguṁ             | 244       |
| Paṭilābho              | 13        | Parajjhāsayo          | 3         |
| Pațivațțeti            | 207       | Parattham             | 48        |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-------------------|-----------|
| [ Pa ]                 |           | [ Pa ]            |           |
| Parabhattam            | 296       | Parihāpeti        | 47        |
| Paramatā               | 119       | Pariļāho          | 238       |
| Parābhavāya            | 195       | Palimajjeyya      | 79        |
| Parāmaṭṭhaṁ            | 91        | Palujjeyyum       | 292       |
| Paricitā               | 206       | Paleti            | 316       |
| Pariññaṁ               | 244       | Pallankena        | 117       |
| Pariññātāviṁ           | 304       | Pavane            | 92        |
| Pariññāte              | 101, 104  | Pavivitto         | 47        |
| Pariññāya              | 259       | Pavutā            | 315       |
| Pariññeyye             | 244, 304  | Pasayha           | 285       |
| Pariṇatā               | 313       | Passaddhi         | 50        |
| Paritassati            | 242       | Passannam         | 146       |
| Parittam gomayapindam  | 297       | Pahānavinayo      | 233       |
| Parittam sambalam      | 95        | Pahitatto         | 196       |
| Paridahāmi             | 298       | Pahinagamanam     | 319       |
| Paripanthe             | 312       | Pākaṭindriyo      | 278       |
| Paribbājakasate        | 315       | Pāṇātipātapaccayā | 68        |
| Paribbājakānam ārāmo   | 52        | Pāṇātipātino      | 133       |
| Paribhūtarūpam         | 217       | Pātubhāvo         | 133       |
| Pariyattisaddhammappat | i-        |                   |           |
| rūpakaṁ                | 186       | Pānam             | 320       |
| Pariyādānam            | 145       | Pānīyena          | 112       |
| Pariyādiyati           | 303       | Pāpabhikkhu       | 205       |
| Pariyāpannāya          | 219       | Pāmojjam          | 50        |
| Pariyuṭṭhaṭṭhāyī       | 235       | Pāradārikā        | 148       |
| Pariyogāļhena          | 62        | Pāripanthakā      | 148       |
| Pariyodāto             | 231       | Pāliccam          | 11        |
| Pariyonaddho           | 230       | Pāvisi            | 52        |
| Parivīmamsamāno        | 71        | Pāveyyakā         | 148       |
| Parisāsu               | 43        | Piṇḍolyaṁ         | 277       |
| Parisuddho             | 230       | Pipāsā            | 238       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Pa ]                  |           | [ Pha ]               |           |
| Piyarūpam sātarūpam     | 110       | Phalubījam            | 251       |
| Pisuṇavācā              | 133       | Phassam               | 93        |
| Pīti                    | 50        | Phassanānattam        | 121       |
| Puggalavemattakā        | 35        | Phītaṁ                | 108, 110  |
| Pucchāvasiko            | 4         | [ Ba ]                |           |
| Puññam ce sankhāram     | 72        | Baddho                | 305       |
| Puthu                   | 56        | Baddho mārassa        | 258       |
| Puthujjano              | 90        | Balavavipassanā       | 50        |
| Puthuttam               | 70        | Bahukaraṇīyo          | 163       |
| Pubbanhasamayam         | 275       | Bahukicco             | 163       |
| Pubbantānudiṭṭhiyo      | 248       | Bahulīkatā            | 206       |
| Pubbe ananussutesu      | 20        | Bāhirakā              | 211       |
| Pubbā koṭi na paññāyati | 145       | Bāhujaññaṁ            | 108, 110  |
| Pubbuṭṭhāyī             | 285       | Bālisiko              | 190       |
| Pubbenivāsam            | 266       | Bāļhagilāno           | 287       |
| Pubbeva sambodhā        | 20        | Bilāsayā              | 263       |
| Purakkharāno            | 240       | Bījajātāni            | 250       |
| Purāṇaṁ maggaṁ          | 109       | Bījabījam             | 251       |
| Pūjito                  | 114       | Bījānam taruņānam     | 275       |
| Pūtikāyena              | 288       | Buddhā                | 260       |
| Pesalānam               | 165       | Buddho tapati         | 226       |
| Pokkharaṇī              | 119       | Beluvalatthikāya mūle | 275       |
| Ponobhavikā             | 243       | Bodhi                 | 20, 142   |
| Poriyā vācāya           | 219       | Bodhisatto            | 20        |
| Pamsum dadeyya          | 79        | Byasanam              | 145       |
| [ Pha ]                 |           | Byāpannacittā         | 133       |
| Phandāpayato            | 312       | Byāpādadhātuṁ         | 126       |
| Pharusavācā             | 133       | Byāpādo               | 137       |
| Pharuso                 | 190       | Byābādhenti           | 314       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |  |
|------------------------|-----------|------------------------|-----------|--|
| [ Ba ]                 |           | [ Bha ]                |           |  |
| Brahmacakkam pavatteti | 44        | Bhikkhavo              | 2         |  |
| Brahmacariyam          | 38, 109   | Bhikkhu                | 1         |  |
| Brahmacariyamaṇḍo      | 48        | Bhisamuļālam           | 212       |  |
| Brahmacariyavāso       | 38, 63    | Bhuñjāmi               | 298       |  |
| Brahmacārupaddavena    | 162       | Bhūtaṁ                 | 56        |  |
| Brahmabhūtā            | 259       | Bhūtapubbam            | 149       |  |
| Brāhmaṇapaṇḍitā        | 238       | Bhūtamidam             | 56        |  |
| [ Bha ]                |           | Bhūtā                  | 21        |  |
| Bhagavamnettikā        | 37        | Bhūmijo                | 53        |  |
| Bhagavampatisaranā     | 37        | Bhūripaññena           | 296       |  |
| Bhagavammūlakā         | 37        | Bheravam               | 260       |  |
| Bhagavato              | 3, 19     | Bhesakaļāvane          | 229       |  |
| Bhagavato bhāsitam     | 9         | Bho                    | 266       |  |
| Bhagavantamyeva paṭibh |           | Bhogabyasanam 14       |           |  |
| Bhagavā                | 1         | [ Ma ]                 |           |  |
| Bhaggesu               | 229       | Makasā                 | 268       |  |
| Bhaṭṭhaloṇikāya        | 112       | Magadhānam giribbaje   | 147       |  |
| Bhattābhihāro          | 195, 298  | Maṅguliṁ               | 204       |  |
| Bhadante               | 2         | Maññamāno              | 258       |  |
| Bhaddayugam            | 149       | Maṇḍanakajātiko        | 283       |  |
| Bhaddasālamūle         | 280       | Maṇḍapeyyaṁ            | 48        |  |
| Bhayam veram           | 68        | Madhurakajāto          | 284       |  |
| Bhavataṇhā             | 14        | Manasikatvā            | 183       |  |
| Bhavanirodho nibbanam  | 113       | Manussesu paccājāyanti | 206       |  |
| Bhavanetti             | 308       | Mano                   | 91, 196   |  |
| Bhavo                  | 51        | Manobhāvanīyānam       | 230       |  |
| Bhārādānam             | 243       | Manoviññāṇaṁ           | 16        |  |
| Bhāsissāmi             | 7         | Manosañcetanā          | 23        |  |
| Bhinkacchāpā           | 212       | Manosamphasso          | 15        |  |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                                | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|--------------------------------------------|-----------|
| [ Ma ]                  |           | [ Ma ]                                     |           |
| Mantāṇiputto            | 283       | Mūlabījam                                  | 250       |
| Mamāyanti               | 308       | Mūlasantānakāni                            | 303       |
| Mamāyitam               | 91        | Moghapurisa                                | 188       |
| Mahatthiyo              | 119       | Mohajālam                                  | 259       |
| Mahantam phenapindam    | 294       | Moliyaphagguno                             | 28        |
| Mahallako               | 229       | [ Ya ]                                     |           |
| Mahākappino             | 223       | Yajanto                                    | 312       |
| Mahākummakulam          | 190       | Yatra                                      | 200       |
| Mahānadiyo              | 51, 114   | Yathābhirantam                             | 165       |
| Mahānāgā                | 260       | Yathābhūtañāṇadassanam                     |           |
| Mahāpathaviyā           | 120       | Yadākaṅkhasi                               | 33        |
| Mahābhiññatam           | 214       | Yadidam arahanto                           | 259       |
| Mahābhūtā               | 16        | Yasassino                                  | 266       |
| Matuthaññam             | 146       | Yānam                                      | 320       |
| Mānito                  | 114       | Yānīkatā                                   | 206       |
| Migarājā                | 261       | Yāva āļāhanā                               | 311       |
| Micchāñāṇino            | 140       | Yāva gambhīro                              | 80        |
| Micchāpaṭipadam         | 18        | Yāvatā                                     | 143       |
| Micchāvimuttino         | 140       | Yittham                                    | 311       |
| Mīļhakā                 | 191       | Yuvā                                       | 283       |
| Mukhanimittam           | 283       | Yogo                                       | 118       |
| Muñjapabbajabhūtā       | 89        | Yoni                                       | 247       |
| Muṭṭhassati             | 278       | Yonipamukhasatasahassā                     |           |
| Mutam                   | 310       | •                                          | 294       |
| Mudumūsim               | 213       | Yoniso upaparikkheyya<br>Yoniso manasikārā | 294       |
| Muddhāpi tassa vipateyy | /a 182    | i oniso manasikara                         | 20        |
| Musāvādino              | 133       | [ Ra ]                                     |           |
| Musā                    | 135       | Rajako                                     | 300       |
| Mūlato                  | 138, 140  | Rajanīyasaṇṭhitam                          | 259       |
| Mūlapariññā             | 102       | Rajāpatho                                  | 166       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko  | Padānukkamo                   | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|------------|-------------------------------|-----------|
| [ Ra ]                  |            | [ La ]                        |           |
| Rajodhātuyo             | 315        | Lābhasakkārasiloko            | 190       |
| Raṭṭhapiṇḍaṁ            | 183        | Lokadhammo                    | 293       |
| Ramaṇīyaṁ               | 107        | Lokanirodham                  | 31        |
| Rāgakkhayo              | 244, 304   | Lokasamudayam                 | 31        |
| Rāgo                    | 105, 238   | Lokāyataṁ                     | 70        |
| Rājābhinītā             | 277        | Lokāyatiko                    | 70        |
| Rukkhanissitā           | 103        | Lokuttarā                     | 211       |
| Rukkhā                  | 292        | Loṇaghaṭāya                   | 215       |
| Ruppati                 | 267        | Loṇasovīrakena                | 112       |
| Rūpam                   | 16         | [ Wo 1                        |           |
| Rūpam attato samanupa   | issati 235 | [ <b>Va</b> ]<br>Vacīsaṅkhāro | 16        |
| Rūpam abbhaññāsim       | 254        | Vacisankharo<br>Vacchassa     | 275       |
| Rūpacchando             | 122        |                               |           |
| Rūpataņhā               | 14         | Vañjhā                        | 313       |
| Rūpadhātu               | 122, 238   | Vaṇṭacchinnāya                | 303       |
| Rūpadhāturāgavinibadd   | ham 238    | Vaṇṇapokkharatāya             | 216       |
| Rūpanimittaniketavisāra | à-         | Vaṇṇavanto                    | 265       |
| vinibandhā              | 239        | Vaṇṇavādī                     | 152, 222  |
| Rūpapariyesanā          | 122        | Vatena                        | 316       |
| Rūpapariļāho            | 122        | Vattham                       | 320       |
| Rūpalābho               | 123        | Vatthakoṭisahassāni           | 297       |
| Rūpavantam              | 235        | Vatthukatā                    | 206       |
| Rūpasaṅkappo            | 122        | Vatthuvijjātiracchānavij      | jjāya 319 |
| Rūpasaññā               | 122        | Vanatho j <del>a</del> to     | 131       |
| Rūpasamphasso           | 123        | Vanāsayā                      | 263       |
| Rūpasmim vā attānam     | 235        | Vayadhammam                   | 39, 63    |
| Rūpassa vibhavā         | 254        | Vayo-anuppatto                | 229       |
| Rūpī                    | 317        | Varattehi                     | 263       |
| Rogato                  | 305        | Valittacatā                   | 11        |
| Rogabyasanam            | 146        | Vallūrañca                    | 96        |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |  |
|-----------------------|-----------|-------------------------|-----------|--|
| [ Va ]                |           | [ Va ]                  |           |  |
| Vassabhaññā           | 257       | Vipariņāmānuparivattijā | 241       |  |
| Vācāsannitodakena     | 221       | Vipassī                 | 19        |  |
| Vādānuvādo            | 238       | Vipphanditam            | 64        |  |
| Vādo                  | 135       | Vibhajati               | 38        |  |
| Vāyodhātu             | 141       | Vibhavataṇhā            | 14        |  |
| Vāsijaṭe              | 302       | Vimaticchedanāpucchā    | 8         |  |
| Vāļarajjuyā           | 194       | Vimariyādikatena        | 144       |  |
| Vikīļaniyam           | 308       | Vimutti                 | 50        |  |
| Vikkhambhanappahānan  | n 234     | Virajjeyya              | 90        |  |
| Vijambhati            | 261       | Virajjaṁ                | 237       |  |
| Vijitasaṅgāma         | 321       | Virāgadhammaṁ           | 39, 63    |  |
| Vijitāvino            | 260       | Virāgāya                | 32        |  |
| Vijjā                 | 20, 72    | Virāgā vimuccati        | 93, 196   |  |
| Vijjācaraņasampanno   | 226       | Virūļhe                 | 65        |  |
| Viññāṇaṁ              | 23, 91    | Vilepanam               | 320       |  |
| Viññāṇaṁ paññāyetha   | 75        | Vivațo                  | 45        |  |
| Viññāṇaṁ sāhāraṁ      | 251       | Vivadati                | 293       |  |
| Viññāṇassa ṭhitiyā    | 65        | Vivarati                | 38        |  |
| Viññāṇāhāro           | 29        | Visallena               | 191       |  |
| Viññāṇupayaṁ          | 250       | Visineti na ussineti    | 273       |  |
| Vitakkasahagatā       | 214       | Visevitam               | 64        |  |
| Vitthārikam           | 110       | Vissaṭṭhāya             | 219       |  |
| Vidhā samatikkantam   | 197       | Visūkāyikam             | 64        |  |
| Vidhāsu na vikampanti | 260       | Vihimsādhātum           | 126       |  |
| Vinipāto              | 89        | Vītaccikānam            | 104       |  |
| Vinetum               | 112       | Vīmaṁsakā               | 238       |  |
| Vipañcitaññū          | 4         | Vīriyasamvaro           | 233       |  |
| Vipariṇataṁ           | 257       | Vuḍḍhivepullappattam    | 108       |  |
| Vipariṇatā            | 298       | Vuḍḍho                  | 229       |  |
| Vipariņamanti         | 314       | Vuddhim                 | 79        |  |

| Padānukkamo         | Piţţhaṅko | Padānukkamo Piṭṭhaṅko         |
|---------------------|-----------|-------------------------------|
| [Va]                |           | [ Sa ]                        |
| Vusitavā            | 255       | Saññā 16                      |
| Vūpakaṭṭho          | 196       | Saññāmanasikārā 214           |
| Vedanā              | 16, 123   | Saññāsamāpatti 125            |
| Vedanākāyā          | 15        | Satimam kalam 119             |
| Vedanāto            | 138, 140  | Satisamvaro 233               |
| Vedaniyam           | 65        | Sattakkhattuṁ 119             |
| Vedehamunino        | 163       | Sattaṭṭhānakusalo 255         |
| Veyyāvaccam         | 216       | Sattadevā 315                 |
| Verambhavātā        | 192       | Sattannamtveva kāyānam 314    |
| Velāmikā            | 298       | Sattaratanam 164              |
| Vo                  | 6         | Sattaratanasampannā 260       |
| Vokinņo             | 47        | Sattasaññīgabbhā 315          |
| Vocchijjatārammaṇam | 250       | Sattasattari 63               |
| Vossaţţhakāyā       | 320       | Sattasaddhammagocarā 259      |
| •                   |           | Satto satto 308               |
| [Sa]                | 207       | Satthā 118                    |
| Sa-uttaracchadāni   | 297       | Sadattham 47                  |
| Sa-udrayā           | 48        | Saddhammappatirūpakam 186     |
| Sa-upanisam         | 50        | Saddhammassa antaradhānam 186 |
| Sakkapañhe          | 241       | Saddhā 50, 162, 193           |
| Sakkāyapariyāpannā  | 266       | Saddhāpabbajitena 46          |
| Sakkāro             | 190       | Sanidānam 125                 |
| Saṅkasāyati         | 216       | Santaṁ suvimuttaṁ 197         |
| Saṅkhāro            | 16        | Santuṭṭhāyaṁ 150              |
| Saṅkhataṁ           | 39        | Sandassesi 163                |
| Sankhātadhammāse    | 56        | Sandīyati 158                 |
| Saṅkhalikhitaṁ      | 167       | Sandhāvanikāya 289            |
| Saṅgati             | 313       | Sandhi 213, 312               |
| Saccavajjena        | 312       | Sapajāpatikā 273              |
| Sañjambharimakamsu  | 221       | Sappurisānam 231              |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko   |
|-----------------------|-----------|------------------------|-------------|
| [ Sa ]                |           | [ Sa ]                 |             |
| Saphalā               | 48        | Samenti                | 119, 129    |
| Sabbañjaham           | 223       | Sampajaññam            | 118         |
| Sabbapariññā          | 102       | Sampajānamusā bhāsar   | ntam 193    |
| Sabbavidum            | 223       | Sampattavirati         | 138         |
| Sabbābhibhum          | 223       | Sampahamsesi           | 163         |
| Sabbupādānakkhayā     | 60        | Samphappalāpino        | 133         |
| Sabbe āraññikā        | 148       | Sambādho gharāvāso     | 166         |
| Sabbe jīvā            | 313       | Sambodhāya             | 153         |
| Sabbe dhammā anattā   | 291       | Sambodhiparāyano       | 68          |
| Sabbe pāṇā            | 313       | Sambhavesino           | 21          |
| Sabbe bhūtā           | 313       | Sammadditvā            | 290         |
| Sabbe sankhārā aniccā | 291       | Sammappaññāya          | 31, 39, 56, |
| Sabbe sattā           | 313       |                        | 114, 197    |
| Sabbe sasamyojanā     | 148       | Sammāñāṇino            | 140         |
| Sabrahmacārikāmo      | 162       | Sammāvimuttino         | 140         |
| Samaññā udapādi       | 149       | Sammāsambuddhassa      | 19          |
| Samaṇapaṇḍitā         | 238       | Sammāsambuddhā         | 128         |
| Samaṇā vā brāhmaṇā vā |           | Saraņo                 | 183         |
| Samanena              | 60        | Sarā                   | 315         |
| Samatittikā           | 119       | Sarīrāni               | 74          |
| Samadhosi             | 287       | Sarīsapā               | 268         |
| Samādapesi            | 163       | Sallato                | 305         |
| Samādānaviratī        | 139       | Sassaghātam            | 166         |
| Samādhi               | 50, 192   | Sassatisamam           | 297         |
| Samādhisārakā         | 289       | Sahadhammiko           | 52, 238     |
| Samucchedappahānam    | 234       | Sahabyataṁ<br>Sahāvase | 320         |
| Samucchedaviratī      | 139       |                        | 131         |
| Samuttejesi           | 163       | Sahasā                 | 166         |
| Samudācaranti         | 214       | Sākuņiko<br>Salabā     | 201         |
|                       | 243       | Sākhā<br>Sātaganin     | 51, 245     |
| Samūlam tanham        | 243       | Sātaccam               | 118         |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                 |           | [ Sa ]                       |           |
| Sātatikaṁ              | 192       | Sudițțho                     | 67        |
| Sādhikaporisā          | 104       | Supinā                       | 315       |
| Sādhujīvī              | 131       | Suppadhamsiyāni              | 206       |
| Sādhu sādhu            | 53, 57    | Subhadhātu                   | 124       |
| Sāmaññattham vā        |           | Suvaṇṇanikkhassa             | 193       |
| brahmaññatthaṁ vā      | 30        | Suvinītā                     | 227       |
| Sāmiparibhogo          | 183       | Suvimutto                    | 288       |
| Sāramayāni             | 297       | Susajjitam                   | 148       |
| Sārādāni               | 251       | Susamāraddhā                 | 206       |
| Sāsavam                | 249       | Susikkhitā                   | 207       |
| Sikkhā karaņīyā        | 118       | Susimo                       | 115       |
| Siṅgīnikkhassa         | 193       | Sussūsissanti                | 211       |
| Sitam pātvākāsi        | 199       | Sūcako                       | 202       |
| Sithilamārabbha        | 216       | Sūto                         | 202       |
| Siloko                 | 190       | Sekkhena ñāṇena              | 55        |
| Sīghasotā              | 292       | Sekkhāya vijjāya             | 55        |
| Sīlabbatupādānam       | 14        | Semānam                      | 288       |
| Sīlasamvaro            | 233       | Seyyāvasathapadīpeyyari      |           |
| Sīhanādam              | 43, 262   | So kummo                     | 190       |
| Sīho                   | 261       | Sotāpattiyaṅgehi             | 67        |
| Sukatadukkaṭānam       | 311       | Sotapattryangem<br>Sotapanno | 68        |
| Sukhavedaniyam         | 93        | Svākkhāto                    | 45        |
| Sukhasayitāni          | 251       | Samkatīram                   | 213       |
| Sukhitam               | 148       | ·                            | 94        |
| Sukhumam ditthivipassa |           | Samghaṭṭanasamodhānā         |           |
| Sukhumo                | 22        | Samghe dinnam mahappl        |           |
| Suññato                | 306       | Sambhejja-udakam             | 119       |
| Sutam                  | 310       | Samyamena                    | 312       |
| Sutavatā               | 360       | Samvaravinayo                | 233       |
| Supaṇṇā                | 320       | Samsaggā                     | 131       |
| Suttaguļe              | 316       | Samsandanti                  | 119, 129  |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|----------------|-----------|
| [ Sa ]               |           | [ Ha ]         |           |
| Samsāro              | 89, 145   | Hirottappam    | 183       |
| Samsedajā            | 319       | Hīnādhimuttikā | 129       |
| 3                    | 0.17      | Hīnāyāvatto    | 57        |
| [ Ha ]               |           | Hīnena aggassa | 48        |
| Ha-kāro              | 81        | Hutam          | 311       |
| Hatthayo pasadā migā | 218       | Hemantikena    | 302       |
| Hāliddikāni          | 238       | Hevam natthi   | 316       |

## Nidānavaggakhandhavaggasamyuttaṭṭhakathāya

## Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakam, Syā = Syāmapotthakam, Kam = Kambojapotthakam, I = Iṅgalisapotthakam, Ka = kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho.

## Nidānavaggakhandhavaggasamyuttaṭṭhakathāya

| Nānāpāṭhā Piṭṭh                                                                                                               | naṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ A ]                                                                                                                         |       |
| Akāsi = Ahosi (Syā)                                                                                                           | 217   |
| Akukkukajātanti = Akusajātanti (Sī), Akukkujakajātanti (Syā)                                                                  | 295   |
| Akkantosi, khama = Akkanto, khamatha (Sī), Akkamato khamasi (Syā)                                                             | 221   |
| Agantvā = Anāgantvā (Sī), Āgantvā (Ka)                                                                                        | 176   |
| Agārakaraṇatthaṁ = $\bar{A}v\bar{a}sakaraṇatthaṁ (Sy\bar{a})$                                                                 | 109   |
| Aguttāni = Aguttāni arakkhitāni (Sī)                                                                                          | 47    |
| Aggijālanena = Aggijalanena (Syā), Aggim jalantena (Ka)                                                                       | 76    |
| Accantam appavattibhavena = Accantam appavattabhavena (Sī),                                                                   |       |
| Accanta-appavattibhāvena (Syā)                                                                                                | 234   |
| Accayāsīti = Accasarāti (Sī)                                                                                                  | 308   |
| Ajjhattaṁ vimokkhāti = Ajjhattavimokkhāti (Sī, Syā)                                                                           | 59    |
| Aññatarato manuññavatthu $\dot{m}=A$ ññataramanuññavatthu $\dot{m}$ (Sī),                                                     |       |
| Aññataram manuññavatthum (Syā)                                                                                                | 153   |
| $A\tilde{n}\tilde{n}\tilde{a}si = A\tilde{n}\tilde{n}\tilde{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a}), A\tilde{n}\tilde{n}\tilde{a}ta (Ka)$ 44 | , 256 |
| Añño nāma = Aññesaṁ nāma (Ka)                                                                                                 | 65    |
| $A\underline{t}\underline{t}assa = Atthassa (Sy\overline{a})$                                                                 | 19    |
| Aṭṭhamāse = Aḍḍhamāse (Syā)                                                                                                   | 51    |

| Nānāpāṭhā I                                                                                        | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                                              |           |
| Aṭṭhikasaṅkhalikaṁ = Aṭṭhisaṅkhalikaṁ (Sī, Syā, Ka)                                                | 199       |
| Aṭṭhito maṁsaṁ = Aṭṭhimaṁsaṁ (Ka)                                                                  | 201       |
| Aṭṭhisaṅghātaṁ = Aṭṭhisaṅghāṭaṁ (Sī, Syā)                                                          | 200       |
| Aṭṭhuppattiko = Aṭṭhuppattito (Ka)                                                                 | 94        |
| Ativissaṭṭho = Ativiya samvisaṭṭho (Syā)                                                           | 286       |
| Atītānāgatepi = Atītānāgatatopi (Sī), Atītānāgatopi (Ka)                                           | 242       |
| Attamokkha $\dot{m}$ = Attano mokkha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                                     | 252       |
| Atthāna $\dot{m}$ = Attāna $\dot{m}$ (Sī)                                                          | 55        |
| Atthi = Natthi $(S\bar{i})$                                                                        | 284       |
| Athirasarīro = Kīsasarīro (Syā), Atisarīro (Ka)                                                    | 96        |
| Adhigatena = Avihatena $(S\bar{i})$                                                                | 60        |
| Adhiṭṭhit $\bar{a} = Avaṭṭhit\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ )                                          | 206       |
| Anatthassa = Aṅgassa (S $\bar{i}$ )                                                                | 233       |
| Anantoti = Ananto anantoti (Sī)                                                                    | 82        |
| Anāturacittatamyeva = $\bar{A}$ turacittatamyeva ( $S\bar{i}$ )                                    | 236       |
| $An\bar{a}d\bar{i}navadass\bar{a}vit\bar{a}ya = \bar{A}d\bar{i}nava-adass\bar{a}vit\bar{a}ya$ (Sī) | 156       |
| Anārādhakabhikkhu = Anārādhikabhikkhu (Sī), Anācāro bhikkhu (                                      | Syā) 188  |
| Anu-abhāva $\dot{m}$ katānīti = Anabhāvakatānīti anu-abhāvakatānīti (Sī)                           | 64        |
| Anucchedena = Anupacchedena (Sī)                                                                   | 31        |
| Anuccheda $\dot{m}$ = Anupaccheda $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                         | 31        |
| Anuyogavattam dāpanattham = Anuyogavattapāpanattham (Syā)                                          | 285       |
| Anulomapațilomam = Anulomam (Syā, Ka)                                                              | 101       |
| Anusotāgamanena = Anusotāgamane (Syā)                                                              | 294       |
| Anekāni paṭalāni = Anekasatāni (Sī), Anekapaṭāni (Syā)                                             | 158       |
| Anotthato = Anottharito $(Ka)$                                                                     | 152       |

| Nānāpāṭhā F                                                                                                      | <sup>2</sup> iṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| [A]                                                                                                              |                       |
| Apakassitvā = Apakassitvā ākaḍḍhitvā (Syā)                                                                       | 154                   |
| Apaţikkhipitvā = Apakkhipitvā (Ka)                                                                               | 98                    |
| Apāyapūrako = Apāyūpago (Sī)                                                                                     | 180                   |
| Apiļandhitvā = Nhāyitvā piļandhitvā (Sī)                                                                         | 210                   |
| Abbhamaṇḍapo = Abbhamaṇḍalo $(S\bar{\imath})$                                                                    | 322                   |
| Abbuhetvāti = Abbhuggahetvāti (Syā)                                                                              | 212                   |
| Abhabbo ca = Abhabbova ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                                                              | 317                   |
| Abhiññabharaṇehi = Abhiññakaraṇehi (Sya)                                                                         | 110                   |
| Abhinnaṭṭhāna $\dot{m}$ = Abhindanaṭṭhāna $\dot{m}$ (S $\bar{\imath}$ ), Abhindaṭṭhāna $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 107                   |
| Abhinivesabhūtañca = Nivesabhūtañca (Sī)                                                                         | 32                    |
| Abhinipatati = Abhinibbattati (Ka)                                                                               | 26                    |
| Abhinibbattāyeva = Ye bhūtāyeva ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ ) Ma-Ṭṭha 1. 211 piṭṭhe c                             | a. 21                 |
| Abhinīhari = Abhinīharitvā (Syā)                                                                                 | 83                    |
| Abhisamāgato = Abhisammato (Ka)                                                                                  | 283                   |
| Abhisamitoti = Abhisametoti $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                              | 283                   |
| Abhisambuddhoti = Abhisambuddho ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                                                     | 143                   |
| Abhisamayasamyuttassa = Abhisamayavaggassa $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                               | 119                   |
| Amaññīti = Maññasīti (Ka)                                                                                        | 163                   |
| Amānusikāsavanarati = Amānusikābhirati (Sī)                                                                      | 159                   |
| Amitodanasakkassa = Amitodanasakyassa (Sy $\bar{a}$ )                                                            | 86                    |
| $Ambilagg\bar{a}d\bar{\imath}su = Ambil\bar{a}d\bar{\imath}su (Sy\bar{a})$                                       | 276                   |
| Ayakantakosake = Ayakosake ( $\bar{T}ik\bar{a}$ )                                                                | 190                   |
| Ayañca = Ayaṁ pana (Sī, Ka)                                                                                      | 87                    |
| Arahattaphalasamayo = Arahattaphal $\bar{a}$ bhisamayo (S $\bar{i}$ )                                            | 114                   |
| Allam palālapunjāham = Allapalāsapunjāham (Syā)                                                                  | 253                   |
| Avadh $\bar{a}$ rane = Avadh $\bar{a}$ ranatthe (S $\bar{i}$ )                                                   | 1                     |
| Avigahameva = Adhigatameva ( $Sy\bar{a}$ )                                                                       | 248                   |
| $Avigata\dot{m} = Adhigata\dot{m} (Sy\bar{a})$                                                                   | 248                   |
| Asandiddhāya = Avisaddhitāya (Syā), Asanniṭṭhāya (Ka)                                                            | 219                   |

| Nānāpāṭhā                                                                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                                                                   |           |
| Asambhinnapadam = Abhinnakapadam (Syā)                                                                                  | 110       |
| Asārameva sāram = Assādameva sādam (Ka)                                                                                 | 95        |
| Asamyato = Asaññato ( $Sy\bar{a}$ )                                                                                     | 205       |
| Ahituṇḍikaparibuddha $\dot{m}$ =parivuttha $\dot{m}$ (S $\bar{\imath}$ )paripantha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )            | 320       |
| Aho tapassī''ti = Aho vata tapassīti (Syā)                                                                              | 175       |
| Aham patto = Abhisampatto $(S\bar{i})$                                                                                  | 143       |
| [ Ā ]                                                                                                                   |           |
| $\bar{A}k\bar{a}radassana\dot{m} = \bar{A}k\bar{a}ranidassana\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                                   | 70        |
| $\bar{A}k\bar{a}so\ taṭataṭ\bar{a}yi = \bar{A}k\bar{a}se\ v\bar{a}to\ v\bar{a}yi\ (S\bar{\imath})$                      | 184       |
| $\bar{A}$ gat $\bar{a}$ gat $\bar{a}$ na $\dot{m} = \bar{A}$ gat $\bar{a}$ gata $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ ) | 312       |
| $\bar{A}$ gatimhi = $\bar{A}$ gatamhi ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                                                      | 67        |
| Ācariyakam = Bhāṇakam (Sī)                                                                                              | 226       |
| Ādhāyitvā = Accādhāyitvā (Sī), Ādiyitvā (Syā)                                                                           | 155       |
| Ādhārakaṁ = Avārakaṁ (Syā)                                                                                              | 215       |
| $\bar{A}$ bhataniy $\bar{a}$ meneva = $\bar{A}$ gatanayeneva (Ka)                                                       | 172       |
| Abhogamamsatāya = Agorasatāya (Syā), Agorasamamsatāya                                                                   |           |
| (Ma-Ţţha 1. 216 piţţhe)                                                                                                 | 97        |
| $\bar{A}$ yata $\dot{m} = \bar{A}$ yatana $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ , Ka)                                                 | 70        |
| $\bar{A}ma = S\bar{a}dhu (Sy\bar{a})$                                                                                   | 209       |
| $\bar{A}$ mantesi = Manteti (S $\bar{i}$ )                                                                              | 53        |
| Ārammaņe lubbhanam = Ārammaņalabhanam (Syā)                                                                             | 92        |
| $\bar{A}$ varaṇato = $\bar{A}$ caraṇato (Sī), $\bar{A}$ dh $\bar{a}$ raṇato (Sy $\bar{a}$ )                             | 64        |
| Āvāṭānaṁ = Anto-āvāṭānaṁ (Sī, Ka)                                                                                       | 74        |
| $\bar{A}$ hațe = $\bar{A}$ haretam (Sy $\bar{a}$ ), $\bar{A}$ haritv $\bar{a}$ (Ka)                                     | 160       |
| $\bar{A}$ rabhi = $\bar{A}$ hari (Sy $\bar{a}$ )                                                                        | 5         |
| [I]                                                                                                                     |           |
| $Id\bar{a}ni = Ida\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                                              | 114       |
| Idhāgatānīti = Idhānītānīti (Sī)                                                                                        | 292       |
| Imināva = Iminā tāva (Syā, Ka)                                                                                          | 220       |
| $Ima\dot{m} = Ida\dot{m} (Sy\bar{a})$                                                                                   | 74        |

| Nānāpāṭhā                                                | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| [U]                                                      |           |
| Ukkamsetvā = Okkametvā (Ka)                              | 61        |
| Ugghațitaññūpuggalānam = Ugghațitaññūnam puggalānam (Sī) | 4         |
| Ucchinditvā = Upacchinditvā (Sī), Pacchinditvā (Syā)     | 165       |
| Uttara = Antara ( $S\bar{i}$ , $Ka$ )                    | 139       |
| Uttaraṇatitthassa = Uttaranadititthassa (Syā)            | 225       |
| Uttānakā = Uttānako (Sī, Syā)                            | 87        |
| Udakacarā = Udakagatā (Syā)                              | 188       |
| Udakajallam = Udakajālakam (Syā), Udakajallakam (Ka)     | 295       |
| Uddharaṇatthaṁ = Ukkaṇṭhanatthaṁ (Sī, Syā)               | 320       |
| Uddhāpanti = Uddāpanti (Sī)                              | 107       |
| Upacchedanam = Uddharanam (Syā)                          | 78        |
| Upadhāritabbam = Upaṭṭhitam (Sī), Upatiṭṭham (Syā)       | 70        |
| Upanibandhāpetvā = Upanāmetvā (Syā)                      | 171       |
| Upayavaggassa = Upāyavaggassa (Syā)                      | 250       |
| Upayehi = Upāyehi (Sī, Syā)                              | 31        |
| Upayoti = Upāyoti (Syā)                                  | 250       |
| Uparipaṇṇāsako = Cūḷapaṇṇāsako (Sī, Ka)                  | 307       |
| Upassutīti = Upassutinti (Sī)                            | 69        |
| Upekkhāvajjanāya ceva = Upekkhāvajjane ceva (Sī),        |           |
| Upekkhāvaṭṭanā ceva (Syā)                                | 186       |
| Uposathaṅgāni = Uposathaṅgaṁ (Syā) Uposathaṁ (Ka)        | 167       |
| Ubbhamukho = Uddhammukho (Sī)                            | 319       |
| Uruvalliyavāsī = Uruvelāyavāsī (Sī, Syā, Ka)             | 123       |
| [Ū]                                                      |           |
| $\bar{\mathbf{U}}$ no = Ono (Sy $\bar{\mathbf{a}}$ )     | 260       |
| [E]                                                      |           |
| Ekacāṭiyaṁ = Ekapātiyaṁ (Sī)                             | 271       |
| Ekamantam = Ekamante (Syā)                               | 145       |
| Ekābaddhāni = Ekabandhanāni (Ka)                         | 74        |

| Nānāpāṭhā                                                                                                       | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [E]                                                                                                             |           |
| Ekūnatimse = Ekūnatimsatime (Sī)                                                                                | 263       |
| Eta $\dot{m}$ = Eva $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                                                    | 18        |
| Etam rūpam = Evarūpam (Sī)                                                                                      | 200       |
| Ettako = Ettake (Ka)                                                                                            | 107       |
| Ettha me natthi samsayoti = Aho lābhā te mārisāti (Syā),                                                        |           |
| Ahonubhāvo mārisāti (Ka)                                                                                        | 253       |
| Eva nāma eke = Evamnāmikā (Syā, Ka)                                                                             | 314       |
| Evamime = Evamimehi (Ka)                                                                                        | 236       |
| Eva $\dot{m}$ = Ettha (S $\bar{i}$ , Ka)                                                                        | 302       |
| Eļagalāgumbeti = Eļakāļagumbeti (Ṭīkā)                                                                          | 237       |
| [0]                                                                                                             |           |
| Okkamantā = Okkamanti, okkamantā (Syā, Ka)                                                                      | 13        |
| Ottharitv $\bar{a}$ = Otaritv $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                                          | 142       |
| $Ot\bar{a}retv\bar{a} = Otaritv\bar{a} (S\bar{\imath})$                                                         | 106       |
| Obhatacumbaṭā = Obhatacumbitā (Syā)                                                                             | 135       |
| Omānapahānam = Osānapahānam (Sī)                                                                                | 60        |
| $Os\bar{a}petv\bar{a} = Os\bar{a}retv\bar{a}$ (Sī)                                                              | 180       |
| Ohitasoto = Ohitasotova ( $Sy\overline{a}$ )                                                                    | 116, 223  |
| [ Ka ]                                                                                                          |           |
| Kacchusākhā = Kacchusankhā (Ka)                                                                                 | 164       |
| Kandappamana = Kanthappamana (Si)                                                                               | 207       |
| Kaṇḍakaṁ = Kanthakaṁ (Sī) Kaṇṭhakaṁ (Syā)                                                                       | 263       |
| $Katamallap\overline{a}s\overline{a}\underline{n}aparicayassa\ yuddhabh\overline{u}mi\dot{m}=Katamallanepaccha$ | ıssa      |
| yuddhabhūmim (Sī                                                                                                | 81        |
| Katayogassa = Katayoggassa (Sī)                                                                                 | 81        |
| $Kat\bar{a} = Kathit\bar{a} (Ka)$                                                                               | 211       |
| Kathiyam $\bar{a}$ na $\dot{m}$ = Kathiyam $\bar{a}$ ne (S $\bar{i}$ )                                          | 261       |
| Kantāranti = Kantāram hi (Sī)                                                                                   | 95        |

| Nānāpāṭhā Piṭi                                                                                          | ṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| [ Ka ]                                                                                                  |        |
| Kappāsavaṭṭanakaraṇīyaṁ = Kappāsavaṭṭanakaḷāyaṁ (Sī),                                                   |        |
| Kappāsavaṭṭanakayaṁ (Syā)                                                                               | 207    |
| Kammaṭṭhāne = Vipassanākammaṭṭhāne (Sī)                                                                 | 303    |
| Kammanānattamūlakānam = Kammanānattam, kammanānattatāya                                                 |        |
| kammanānattamūlakānam (Sī)                                                                              | 300    |
| Kammasamudayā = Kammasamudayo (Sī, Ka)                                                                  | 44     |
| Kammāsadhammam = Kammāsadammam (Ka)                                                                     | 79     |
| Karaṇḍake = Karaṇḍāya (Syā, Ka)                                                                         | 235    |
| Karoti = Pakaroti (Sī)                                                                                  | 72     |
| Karoti ghațeti = Ghațțeti vāyamati (Syā)                                                                | 252    |
| Kassapasadisena = Kassapādisena (Sī, Syā)                                                               | 152    |
| Kasambum apakassatha = Kasambuñcāpakassatha (Sī)                                                        | 46     |
| Kāci vaḍḍhīti = Kācipi vuḍḍhīti (Syā)                                                                   | 76     |
| $K\bar{a}$ jasatehi = $K\bar{a}$ jakasatehi ( $S\bar{i}$ )                                              | 274    |
| $K\bar{a}$ mabhav $\bar{u}$ pagakammameva = $K\bar{a}$ mabhav $\bar{u}$ pagatakammameva (Sy $\bar{a}$ ) | 13     |
| Kāyaparicchinnam = Kāyantikam kāyaparicchinnam (Sī)                                                     | 73     |
| Kāreti = Karoti (Sī)                                                                                    | 113    |
| Kāsāyāni = Kāsāvāni (Syā, Ka)                                                                           | 264    |
| Kimetam = Kimetam kimetam (Syā)                                                                         | 19     |
| Kilesāna $\dot{m} = Sokāna\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                      | 247    |
| $Kupito = Kuppito (Sy\bar{a}, Ka)$                                                                      | 83     |
| Kupitā = Akkositukāmā (Sī)                                                                              | 277    |
| Kumārakā = Kumārabhūtā (Sī, Syā)                                                                        | 165    |
| Kuraraghareti = Kulaghareti (Ka)                                                                        | 238    |
| Kulāgaņthikajātāti = Guļāguņthikajātāti ( $S\bar{i}$ ), Guļ $\bar{i}$ guņthikajātāti ( $Sy\bar{a}$ )    | 89     |
| Kusalavimuttīti = Akusalaṁ vimuttīti (Sī, Syā) Ṭīkā passitabbā.                                         | 140    |
| $K\bar{u}$ tassa samuggh $\bar{a}$ tena = $K\bar{u}$ tasamuggh $\bar{a}$ tena ( $S\bar{\imath}$ )       | 206    |
| $K\bar{u}$ țe = $K\bar{u}$ țam ( $S\bar{i}$ )                                                           | 303    |
| Ko nāma = Ko nukho (Sī)                                                                                 | 291    |

| Nānāpāṭhā                                                                                                                | Piţţhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Kha ]                                                                                                                  |           |
| Khaṇḍādibhāvadassanato = Khaṇḍabhāvādidassanato (Ka)                                                                     | 11        |
| Khadirasālasākapanasādi = Khadirasālapiyālādi (Syā)                                                                      | 245       |
| Khandh $\bar{a}$ ti = Khandh $\bar{a}$ na $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                                       | 283       |
| Khandhiyavaggassa = Khandhakavaggassa (Sī)                                                                               |           |
| Nakulapituvaggassa (Syā)                                                                                                 | 229       |
| Khādetvā = Khāretvā (Sī) Kilenetvā (Syā)                                                                                 | 290       |
| Khīrādivisiṭṭhopamā = Khīrādiviṭṭhopamā (Syā)                                                                            |           |
| Saṅkhārānaṁ iṭṭhopamā (Ka)                                                                                               | 131       |
| Khīrūpakavacchassa = Khīrapakavacchassa (Sī, Syā)                                                                        | 275       |
| Khurapiṭṭhamattaṁ = Khurapiṭṭhimattaṁ (Sī)                                                                               | 225       |
| [ Ga ]                                                                                                                   |           |
| Gacchamaṇḍapake = Gacchamaṇḍape (Sī)                                                                                     |           |
| Gudhe jigucchamandapake (Syā)                                                                                            | 237       |
| Gaṇamajjheti = Tathā gaṇamajjhepi (Sī)                                                                                   | 155       |
| Gaṇḍapasse = Bhaddam passe (Syā)                                                                                         | 178       |
| Gaṇhamāno = Gayhamāno (Sī)                                                                                               | 258       |
| Ganhantena = Ganhantena nibbanameva (Sya)                                                                                | 318       |
| $Gato = Gate(S\bar{i})$                                                                                                  | 115       |
| $Gata\dot{m} = Vutta\dot{m} (Sy\bar{a})$                                                                                 | 292       |
| Gaddulabaddhoti = Gaddūlabandhoti (Syā)                                                                                  | 299       |
| $Gantv\bar{a} = Gat\bar{a}na\dot{m} (S\bar{i})$                                                                          | 96        |
| Gantum $v\bar{a} = Gahetum v\bar{a} (Sy\bar{a})$                                                                         | 117       |
| Gandha- $\bar{u}$ hanamatta $\dot{m}$ v $\bar{a}$ = Gandh $\bar{u}$ hanamatta $\dot{m}$ v $\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ ), |           |
| Gandha-ohanamattam vā (Syā)                                                                                              | 207       |
| Gahitagahitadiṭṭhiṁ = Gahitaṁ diṭṭhiṁ (Ka)                                                                               | 281       |
| Gahitanti = Gatanti (Sī), Katanti (Syā)                                                                                  | 309       |
| $Gahetv\bar{a} = Labhitv\bar{a} (Sy\bar{a})$                                                                             | 46        |
| Gaļitampi = Gahitampi (Sī, Syā)                                                                                          | 192       |
| Gāmakūṭakoti = Gāmakūṭoti (Sī, Syā)                                                                                      | 203       |
| Gāvutaḍḍhayojanamattaṁ = Gāvutaḍḍhayojanamaggaṁ (Syā)                                                                    | 73        |
| $G\bar{a}h\bar{a}petv\bar{a} = Gahetv\bar{a} (Sy\bar{a})$                                                                | 106       |

| Nānāpāṭhā                                                              | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ga ]                                                                 |           |
| Giddhamānasā = Bhijjamānasā (Syā)                                      | 97        |
| Gihibyañjanabhaṭṭhakā''ti = Gihibyañjana-atthikāti ( $S\bar{\imath}$ ) |           |
| Gihibyañjana-atthakāti (Syā)                                           | 220       |
| Goṇakatthatānīti = Gonakatthatānīti (Syā)                              | 297       |
| [ Gha ]                                                                |           |
| Ghațeti = Ghațțeti vāyamati (Syā)                                      | 252       |
| Ghaṇḍaṁ = Ghaṇṭaṁ (Sī), Kaṇḍaṁ (Syā)                                   | 209       |
| Ghaṇṭiṁ = Gaṇḍiṁ (Sī, Syā, Ka)                                         | 272       |
| [ Ca ]                                                                 |           |
| Cattāro janā = Dhanuggahā janā (Syā)                                   | 209       |
| Cattāro = Te cattāro (Sī, Ka)                                          | 251       |
| Catunnam parivattanavasena = Catunnam catunnam parivattanam            | 1         |
| vasena (Sī)                                                            | 254       |
| Caranti = $Kh\bar{a}dant\bar{a}$ ( $S\bar{i}$ )                        | 200       |
| Caranti = Vadanti (Syā)                                                | 136       |
| Carimakacittappattiyā = Purimakacittappavattiyā (Syā)                  | 75        |
| Carissatī''ti = Vicarasīti (Syā)                                       | 277       |
| Cārayamāno = Haramāno (Syā)                                            | 157       |
| Cittakeļim = Cittakīļam (Syā)                                          | 205       |
| Cittatarameva = Cittam cittatarameva (Sī)                              | 300       |
| Cittitāti = Cintitāti (Syā)                                            | 299       |
| $Cintetv\bar{a} = Viditv\bar{a} (Sy\bar{a})$                           | 276       |
| [Cha]                                                                  |           |
| Chavivaṇṇasundaratāya = Vaṇṇasundaratāya (Sī, Syā)                     | 216       |
| Chinnakaṭaṭṭhānaṁ = Chinnakaṭṭhānaṁ (Syā)                              | 156       |

| Nānāpāṭhā Piṭṭi                                                                                | haṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ Ja ]                                                                                         |       |
| Javāpetvā = Jirāpetvā (Syā)                                                                    | 105   |
| Jānī''ti = Jānātīti (Sī, Ka)                                                                   | 170   |
| Jāyampatikāti = Jayampatikāti (Sī, Ţīkāyaṁ ca.)                                                | 95    |
| Jāyampatikā = Jāyapatikā (Syā)                                                                 | 172   |
| $Jino = Jinno (S\bar{i})$                                                                      | 315   |
| Jiyābaddho = Jiyābandho (Sī, Ka)                                                               | 207   |
| Jirakādivasagandham = Jirakādisambhāragandham (Sī, Syā)                                        | 102   |
| Jīyati ca = Jāyati ca jīyati ca (Sī, Syā)                                                      | 305   |
| [ Jha ]                                                                                        |       |
| Jhānapāripanthike = Jhānaparipanthike (Sī), Jhānapāripantham (Syā),                            |       |
| Jhānaparibandhike (Ka)                                                                         | 216   |
| [ Ña ]                                                                                         |       |
| $\tilde{N}$ ātaṭṭhena = $\tilde{N}$ āṇaṭṭhena (Sī, Syā) $\tilde{N}$ ātakaraṇaṭṭhena            |       |
| (Dī-Ṭṭha 2. 52 piṭṭhe)                                                                         | 20    |
| [ Ṭha ]                                                                                        |       |
| $\bar{T}$ hatv $\bar{a}$ = Caritv $\bar{a}$ ( $S\bar{i}$ ), Vicaritv $\bar{a}$ ( $Sy\bar{a}$ ) | 75    |
| $\bar{T}$ hatv $\bar{a} = Khepetv\bar{a} (S\bar{i})$                                           | 149   |
| Ţhapetukāmo = Thometukāmo (Ka)                                                                 | 61    |
| Ţhitassa tattakāro = Vītassa suttabhāro (Sī), Vītassa tantabhāvo (Syā)                         | 144   |
| [ Ta ]                                                                                         |       |
| Taṇhāvicaritāni = Aṭṭhasatataṇhāvicaritāni (Syā)                                               | 15    |
| Tatiyam ṭhānam = Tatiyaphalam (Syā)                                                            | 253   |
| Tatuttari = Tatuttarim ( $S\bar{i}$ ), Taduttarim ( $Sy\bar{a}$ )                              | 139   |
| Tathattāya = Tathā tadatthāya $(S\bar{\imath})$ Tathā tāya $(Sy\bar{a})$                       | 269   |
| Taraṇam vā hotu maraṇam vā = Maraṇam vā hotu amaraṇam vā (Syā)                                 | 170   |

| Nānāpāṭhā                                                                                                  | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ta ]                                                                                                     |           |
| Tattheko manāpo laddhako = Tattheva koci nāgo bhaddako (Syā)                                               | 280       |
| Tatra = Tathā hi (Sī)                                                                                      | 320       |
| Talakūṭakavāsi = Himālayakūṭavāsī (Sī), Tagarakuṭivāsī (Syā)                                               | 322       |
| Tāretum = Patāretum (Sī, Ka)                                                                               | 293       |
| Tālavaņṭena = Tālapaṇṇena (Ka)                                                                             | 220       |
| Tālavaṇṭaṁ = Tālapaṇṇaṁ (Sī)                                                                               | 141       |
| Tikkhakharavippasanna = Tikkhavisada (Sī)                                                                  | 301       |
| Tiṭṭhamānaṁ rūpaṁ nāma = Tiṭṭhamānaṁ nāma (Sī)                                                             | 91        |
| Tiṭṭhantesupi = Vattantesupi (Syā)                                                                         | 187       |
| Tiṇasanthārakam = Tiṇasantharikam (Sī, Syā)                                                                | 221       |
| Timsayojanikā = Tiyojanikā (Sī)                                                                            | 82        |
| Tucchapucchameva = Tucchameva $(S\bar{\imath})$                                                            | 30        |
| Te kira = Te kira pabbajitā (Syā)                                                                          | 227       |
| Tena = Tenettha (Syā) Tena thaddhaṁ (Ka)                                                                   | 230       |
| Teneva = Ekeneva $(S\bar{i})$                                                                              | 296       |
| $Tesa\dot{m} = Te (Sy\bar{a})$                                                                             | 96        |
| Tehi vissaṭṭhā = Tehi te vissaṭṭhā (Syā)                                                                   | 277       |
| Tamtampahānavato = Tamtampahānangato (Sī)                                                                  | 234       |
| [ Tha ]                                                                                                    |           |
| Thāmaso = Thāmasā (Sī)                                                                                     | 248       |
| [ Da ]                                                                                                     |           |
| Dakkhiṇato vā = Dakkhiṇato vā uddham vā (Syā)                                                              | 262       |
| Dadhimaṇḍanamattena = Dadhimatth $\bar{u}$ n $\bar{u}$ (S $\bar{i}$ ) Dadhimaṭṭhan $\bar{u}$ (Sy $\bar{u}$ | 112       |
| Dabbajātiko = Sippajātiko (Ka)                                                                             | 49        |
| Dasabalasuttantahārako = Sakalasuttantahārako (Sī)                                                         |           |
| Vasalasuttantahārako (Syā)                                                                                 | 3         |

| Nānāpāṭhā                                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Da ]                                                                      |           |
| Dasame = $\bar{A}$ nandasutte (Ka)                                          | 307       |
| Dasseti = Desayati (Syā)                                                    | 38        |
| Dāpetum = Pāpetum (Syā)                                                     | 285       |
| Diţţhatt $\bar{a} = Niddiţthatt\bar{a} (S\bar{i})$                          | 39        |
| Diţţhithāmaso ceva                                                          |           |
| diṭṭhiparāmāso ca na hoti = Diṭṭhiyā thāmabhāve                             |           |
| diṭṭhiparāmāso ca na hoti (Sī)                                              | 248       |
| Dițțhi $\dot{m}$ = Dițțhi (Sy $\bar{a}$ )                                   | 14        |
| Diṭṭhiṁ = Diṭṭhiyā (Ka)                                                     | 14        |
| Ditthesu = Ditthesu ditthesu ( $S\bar{i}$ ), Ditthesu kulesu ( $S\bar{i}$ ) | 230       |
| Dīgharajjukabaddho = Dīgharajjukabaddha (Sī)                                | 190       |
| Dīghāyukatāya ca = Dīghāyukabhāve ca (Syā, Ka)                              | 320       |
| Dukkhajanikā = Dukkhajīvikā (Syā, Ka)                                       | 260       |
| $Dutiyadivase = Punadivase (Sy\bar{a})$                                     | 275       |
| Dussanthitam = Dussanthānam (Sī)                                            | 106       |
| Devatta $\dot{m}$ gato = Diva $\dot{m}$ gato (Sy $\bar{a}$ )                | 174       |
| Desento = Dassento $(S\bar{i})$                                             | 117       |
| Desanāruļham = Desanāya ārūļham (Sī, Syā)                                   | 30        |
| [ Dha ]                                                                     |           |
| Dhātugatacandanam = Bāhugatacandanam (Sī)                                   | 47        |
| Dhātusamyuttassa = Nānattavaggassa (Syā, Ka)                                | 121       |
| $Dh\bar{a}retv\bar{a} = T\bar{i}retv\bar{a} (S\bar{i})$                     | 302       |
| Dhutavādānam = Dhutangadharānam (Ka) (Sī)                                   | 129, 168  |
| Dhutav $\bar{a}$ d $\bar{a}$ va = Dhutadhar $\bar{a}$ va (S $\bar{i}$ )     | 129       |
| Dhumetvā = Dhūmitvā (Sī) Phusitvā (Syā) Dhametvā (Ka)                       | 93        |
| Dhūpam datvā = Pūjam katvā (Syā, Ka)                                        | 176       |
| [ Na ]                                                                      |           |
| Nanu ca so sayampi = Nanu sayampi (Syā) Nanu ca tesam                       |           |
| sayampi (Ka)                                                                | 163       |
| Na paṭivijjhasi = Na sacchikarosi (Ka)                                      | 88        |
| Nappajappāmināgatam = Nappajappāmanāgatam $(S\bar{\imath})$                 | 99        |

| Nānāpāṭhā Piṭṭl                                                                                                                              | naṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ Na ]                                                                                                                                       |       |
| Navacando = Vaḍḍhanacando (Ka)                                                                                                               | 189   |
| Na hadayangamā = Na hadayasukhā vācā (Syā)                                                                                                   |       |
| Na hadayasukhā vā (Ma-Ṭṭha 1. 203 piṭṭhe)                                                                                                    | 136   |
| Nānāmukhe = Ṭhānamukhena (Ka)                                                                                                                | 212   |
| Nāmisagarukā = Nāmisacakkhukā (Sī, Syā)                                                                                                      | 85    |
| Nikkhamante = Nikkhante (Si)                                                                                                                 | 86    |
| Niggahanti = Niggaṇhananti (Syā)                                                                                                             | 217   |
| Nicchoṭanaṁ = Nicchedanaṁ (Sī)                                                                                                               | 303   |
| Nicchotetīti = Nicchedetīti (Sī) Nipphotetīti (Syā)                                                                                          | 303   |
| Nijjhanakkhamam = Nijjhanakkhamatam (Si)                                                                                                     | 3     |
| Nippakkhacamme = Nippattacamme (Syā)                                                                                                         | 201   |
| $Nibbattiph\bar{a}sukattha\dot{m} = Nipphattiph\bar{a}sukattha\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                       | 122   |
| Nibbatte catumahābhūtamayeti = Nibbatto catumahābhūta-                                                                                       |       |
| mayoti (Syā, Ka)                                                                                                                             | 90    |
| $Nibb\bar{a}$ natala $\dot{m} = Nibb\bar{a}$ nathala $\dot{m}$ (Ka)                                                                          | 75    |
| Nibbidānupassanāya = Nibbidānupassanena (Syā, Ka)                                                                                            | 233   |
| Nimmariyādikatena = Nimmariyādena katena $(S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$                                                                        | 144   |
| $Nimma\dot{m}sakat\bar{a}na\dot{m}=Nimma\dot{m}s\bar{\imath}kat\bar{a}na\dot{m}~(S\bar{\imath})~Nimma\dot{m}sak\bar{a}na\dot{m}~(Sy\bar{a})$ | 201   |
| Nirasā puggalā = Nissārapuggalā (Syā)                                                                                                        | 131   |
| Nivāsanapaṭiggāhikāpi = Nivāsanapaṭiggāhikāyapi (Sī)                                                                                         | 178   |
| Nisinnaṭṭhānato = Nisīdanaṭṭhānato (Syā)                                                                                                     | 80    |
| $N\bar{\imath}$ tatthera $\dot{m} = N\bar{\imath}$ latthera $\dot{m}$ (S $\bar{\imath}$ )                                                    | 273   |
| Nhatv $\bar{a} = Vatv\bar{a}$ (Ka)                                                                                                           | 71    |
| $Nh\bar{a}$ natitthe = $Nad\bar{t}$ itthe ( $Ka$ )                                                                                           | 178   |
| Nhāpanabhojanādīhi = Pānabhojanādīhi (Sī)                                                                                                    | 286   |
| [ Pa ]                                                                                                                                       |       |
| Pakkhandi = Pakkhando (Sī-Ka)                                                                                                                | 172   |
| Pakkhalantānam āhiṇḍantānam = Pakkhalantā āhiṇḍatha (Sī, Syā)                                                                                | 100   |

| Nānāpāṭhā Pi                                                                  | ṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------|
| [ Pa ]                                                                        |         |
| Pakkhavātappattharaņokāsampi = Pakkhavātappaharaņokāsampi $(S\bar{i})$        |         |
| Pakkhavātappasāraņokāsampi (Sy                                                | ā) 82   |
| Paccakkhañāṇena = Sapaccakkhañāṇena (Ka)                                      | 113     |
| Paccakkham vata katvā = Paccakkhañca tam katvā (Syā)                          | 199     |
| Paccāsīsamānā = Paccāsimsamānā (Sī, Syā)                                      | 4       |
| Pacchiyam ca = Pacchiyā ca (Syā), Pacchiyeva (Ka), Pacchiyo (?)               | 76      |
| Pacchinditv $\bar{a}$ = Acchinditv $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                   | 157     |
| Pañcakkhandhanissitam = Paccakkhanissitam (Ka)                                | 293     |
| Paññāyantesveva = Paññāyamānesveva (Ka)                                       | 31      |
| Paṭapaṭayant $\bar{a} = Taṭataṭ\bar{a}yant\bar{a} (S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$ | 91      |
| Paṭṭacīvarādīnaṁ = Pattacīvarādīnaṁ (Syā, Ka)                                 | 150     |
| Paṭṭitisseyyāti = Pativiseyyāti (Sī), Patiṭṭhapeyyāti (Syā)                   | 74      |
| Paṭipajjeyyam = Paṭivajeyyam (Ka)                                             | 167     |
| Pațisallāṇeti = Pațisallāneti (Sī, Syā)                                       | 241     |
| Paṭhamaṁ hi tena = Paṭhamaṁ hīnena (Syā)                                      | 91      |
| Pattabhāvena = Santuṭṭhabhāvena (Ka)                                          | 248     |
| Pattasampattim = Laddhasampattim (Sī), Pattasampattim attano (Syā             | ) 240   |
| Pattan''ti = Pattabbanti (Syā, Ka)                                            | 313     |
| Patto = Abhisampatto ( $S\bar{i}$ )                                           | 143     |
| Patitam = Ṭhitam (Sī, Syā)                                                    | 122     |
| Patițțhite = Tesu patițțhitesu (Ka)                                           | 256     |
| Pathavīyeva = Paṭhavīdhātuyeva (Sī)                                           | 314     |
| Padavāre = Ovāde ( $S\bar{i}$ )                                               | 253     |
| Padīpassa jalato = Padīpassujjalato (Sī)                                      | 91      |
| Panthaghātacorā = Sandhighātacorā (Syā)                                       | 148     |
| $Panassa = Parassa (Sy\bar{a})$                                               | 135     |
| Pabbajitv $\bar{a}$ = Pabbajito (S $\bar{i}$ )                                | 87      |
| Pabbajatiṇaṁ = Babbajatiṇaṁ (Sī)                                              | 89      |
| Pamāṇanti = Parimāṇanti (Sī)                                                  | 119     |
| Payogo = Vacīpayogo (Syā)                                                     | 136     |

| Nānāpāṭhā                                                                              | Piṭṭhaṅkā          |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| [ Pa ]                                                                                 |                    |
| Paramappamāṇam = Parimāṇam (Syā)                                                       | 116                |
| Paricitā = Parīcitā (Sī, Syā)                                                          | 186                |
| Paricchindanato = Parivaṭumato (Sī)                                                    | 265                |
| Paritassanāya ca = Paritāsassa ca (Ka)                                                 | 292                |
| Parittakam = Parittataram (Syā)                                                        | 92                 |
| Paripācanadhātu = Paripācanīyadhātu (Sī)                                               | 141                |
| Paripuṇṇavasena = Paripuṇṇāparipuṇṇavasena (Sī, Syā)                                   | 37                 |
| Paribbājikāya katha $\dot{m}$ = Pariyāyakatha $\dot{m}$ (S $\bar{\imath}$ )            | 319                |
| Parimaṭṭhe = Parimaṭṭhena (Syā), Parimajje (Ka)                                        | 147                |
| Pariyuṭṭhānākārena = Pariyuṭṭhaṭṭhena $(S\bar{\imath})$ , Pariyuṭṭhānena $(Sy\bar{a})$ | 235                |
| Parihāyitvā = Parihāyamānam (Syā)                                                      | 149                |
| $Pal\bar{a}la\dot{m} = Pal\bar{a}sa\dot{m} (Sy\bar{a})$                                | 252                |
| Palāļayamānasseva = Upalāļayamānasseva $(S\bar{\imath})$                               | 19                 |
| Palimajjeyyāti = Palisattheyyāti (Sī), Palisajjeyyāti (Syā)                            | 79                 |
| Palujjanattā = Palujjanakāya (Sī) Paluttattā (Syā)                                     | 293                |
| Pavattati = Na samvattati (Syā)                                                        | 17                 |
| Pavaneti = Brahāvaneti (Syā)                                                           | 92                 |
| Pavāritapavāraņā = Parisuddhapavāraņā (Syā)                                            | 116                |
| Pavāhitoti = Pagāļhotipi pāṭho, pagāhitoti (Ka)                                        | 275                |
| Pavedite = Paveditamhi (Syā)                                                           | 227                |
| Passati = Passantassa $(S\bar{\imath})$                                                | 197                |
| Passantassa = Sarantassa (Syā)                                                         | 317                |
| Passanti = Dassanti (Syā)                                                              | 181                |
| Passannanti sanditam pavattam = Passandanti sanditam pavattam (                        | $(S\overline{i}),$ |
| Pasandanti sandantam pavattam                                                          | (Syā) 146          |
| Pahaṭaghaṇḍi = Pahaṭagaṇḍi (Sī, Syā)                                                   | 212                |
| Pahaṭavaṇamūlakam = Pahaṭavaṇamukhamūlam (Syā)                                         | 105                |
| Paheṇakasakkāro = Mahālābhasakkāro (Syā), Pahonakasakkāro (K                           | (a) 311            |

| Nānāpāṭhā I                                                        | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                             |           |
| Pāti-ādīsu = Cāṭi-ādīsu (Syā)                                      | 80        |
| Pātheyyam niṭṭhāsi, te = Pātheyye niṭṭhāpite (Syā)                 | 96        |
| Pāmaṅgasuttaṁ = Pāmaṅgasuttakaṁ (Syā)                              | 110       |
| Pālileyya = Pārileyya (Sī)                                         | 280       |
| Pippalimāṇavo = Pipphalimāṇavo (Sī, Syā)                           | 177       |
| $P\bar{t}$ hamaddano = Sivamaddano ( $S\bar{t}$ )                  | 47        |
| $P\bar{t}$ tamallatthero = $P\bar{t}$ timallatthero ( $S\bar{t}$ ) | 272       |
| Pito = Pivato (Ka)                                                 | 23        |
| Pucchit $\bar{a}$ = Pucchitv $\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ )         | 18        |
| Puṇṇacandasassirikam = Puṇṇacandasarikkhakam (Sī)                  | 225       |
| Pupphitam = Vaḍḍhitam (Syā)                                        | 108       |
| Pubbuļādīhi = Bubbuļādīhi (Sī)                                     | 295       |
| Purimam atītanti = Purimam antam atītanti (Sī) Ṭīkāpi passitabbā.  | 39        |
| Pesento = $P\bar{a}$ jento ( $S\bar{i}$ )                          | 217       |
| $Pota\dot{m} = Potaka\dot{m} (S\bar{\imath})$                      | 195       |
| Potthalikādayo = Potalikādayo (Sī), Potalakādayo (Syā)             | 40        |
| Pamsupisācakā vidhamsayanti = Pamsupisācakāpi dhamsayanti (Sī)     | 206       |
| [ Pha ]                                                            |           |
| Phandanakāle = Bandhanakāle ( $S\bar{\imath}$ )                    | 312       |
| Pharitvā gāthāya = Pharamānagāthāya (Sī)                           | 302       |
| $Ph\bar{a}ti\dot{m} = \bar{T}hiti\dot{m} (S\bar{i}, Ka)$           | 241       |
| Phātim gamissatīti = Phāti bhavissatīti (Sī, Ka)                   | 241       |
| Phuṇanti = Thunanti (Syā), Punanti (Ka)                            | 104       |
| Phussaratha $\dot{m}$ = Pussaratha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )       | 174       |
| Pheṇapiṇḍo = Khelapiṇḍo (Sī), Pheṇupiṇḍo (Syā)                     | 142       |

| Nānāpāṭhā                                            | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ba ]                                               |           |
| Badarapakkappamāṇato = Badaraṭṭhipamāṇato (Sī),      |           |
| Padaracakkapamāṇato (Syā)                            | 294       |
| Bandhāruļhamago = Paṇṭhāruddhāmitto (Syā)            | 278       |
| Bandhitv $\bar{a} = Madditv\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )  | 76        |
| Balanti = Phalanti (Sī)                              | 304       |
| Balavavipassanākāle = Balavavipassanākārena (Ka)     | 266       |
| Bahu-aṭṭhikālañca = Atibahu-aṭṭhikālañca (Syā)       | 147       |
| Bindūnissā = Sedabindūnissā (Sī), Bindubindūnihissā  |           |
| (Vi-Ṭṭha 2. 100 piṭṭhe)                              | 204       |
| Bījayamāno = Vījayamāno (Sī), Vījiyamāno (Syā)       | 58        |
| Bujjhitvā = Paṭivijjhitvā (Sī), Vibujjhitvā (Syā)    | 9         |
| Buddhapūjādipuññam = Pupphagandhapūjādipuññam (Sī)   | 277       |
| $Bodhim\bar{a} = Bodhiy\bar{a} (S\bar{i})$           | 20        |
| [ Bha ]                                              |           |
| Bhagavati = Bhagavanti (Sī, Ka)                      | 182       |
| Bhaddasālo pana = Bhaddasālo nāma (Sī)               | 280       |
| Bhaya $\dot{m} = V\bar{a}so(S\bar{\imath})$          | 272       |
| Bhante = $S\bar{a}$ dhu bhante ( $S\bar{i}$ )        | 252       |
| Bhamitabbo = Gamitabbo $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$       | 192       |
| Bharit $\bar{a} = P\bar{u}rit\bar{a} (Sy\bar{a})$    | 191       |
| Bhāveyyāsi = Manasikareyyāsi (Sī)                    | 5         |
| Bhāvaṁ diṭṭhigataṁ = Sāsavaṁ diṭṭhigataṁ (Sī),       |           |
| Chavadiṭṭhigataṁ (Syā)                               | 70        |
| Bhinnagharānam sandhi = Dvinnam gharānam sandhi (Sī) | 213       |
| Bhedatthangamoti = Rodhatthangamoti (Sī)             | 69        |
| Bhedanadukkham = Todanadukkham (Sī)                  | 203       |
| Bho = Hambho ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )            | 76        |
| $Bhogo = Bh\bar{a}go (S\bar{i})$                     | 278       |

| Nānāpāṭhā                                                                | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ma ]                                                                   |           |
| Maṇibhāsaṁ = Maṇigaṅgāya (Syā)                                           | 80        |
| Maṇḍalādibhāvameva = Maṇḍalādi-ākārameva (Sī)                            |           |
| Dī-Ţţha 2. 76 piţţhe                                                     | 270       |
| Maddamānam = Patamānam (Ka)                                              | 191       |
| Maddaraṭṭha $\dot{m}$ = Tattha (S $\bar{i}$ )                            | 177       |
| Madditvā = Cajetvā (Syā)                                                 | 170       |
| Madhuradhammadesanāyeva = Madhuradhammasavanamyeva (Sī)                  | 231       |
| Madhurapamsum = cunnamayamadhurapamsum (Ka)                              | 79        |
| Madhurarasadam = Madhurassaram (Sī, Syā)                                 | 111       |
| Manasikārāyattā = Manasikārayuttā (Syā)                                  | 2         |
| Mantāṇiputtoti = Mantāniputtoti (Syā)                                    | 283       |
| $Mamattena = Pamatt\bar{a} (S\bar{i}), Mamatt\bar{a} (Ka)$               | 110       |
| Masikaraṇaṁ = Maṁsikāro (Ka)                                             | 78        |
| Mahallakitthiyo ca = Kāṇakuṭṭhino ca (Syā)                               | 217       |
| Mahāsamudde ca = Mahāsamudde ca satta mahāmacchā honti $(S\overline{i})$ | 81        |
| Mā bhaṇīti = Mā bhaṇāti (Syā)                                            | 81        |
| Māriyamānesu = Hariyamānesu (Syā)                                        | 277       |
| Māsapuṇṇaghaṭo = Sampuṇṇaghaṭo (Sī)                                      | 141       |
| Migagaṇassa = Migānaṁ (Sī)                                               | 229       |
| Migam = Migavam (Ka)                                                     | 160       |
| Micchāpaccavekkhaņena = Micchāviññāṇā                                    |           |
| micchāpaccavekkhaņena (Sī)                                               | 140       |
| Mittānamaddubbho = Mittānamadrubbho (Syā, Ka)                            | 6         |
| Milakattherassa = Milakkhattherassa (Sī)                                 | 251       |
| Mūlaphalasantānādīni = Mūlapalisatthanādīni (Sī)                         | 79        |
| $M\bar{u}la\dot{m} = Kammapatha\dot{m} (Sy\bar{a}, Ka)$                  | 139       |
| [ Ya ]                                                                   |           |
| Yathā pana kathite = Yathā kathañci pana (Syā)                           | 95        |
| $Yassa = Yass\bar{a} (Sy\bar{a})$                                        | 281       |
| Yassa tam vācam = Parassa vācam (Sī, Syā, Ka)                            | 135       |

| Nānāpāṭhā                                                                                                 | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ya ]                                                                                                    |           |
| $Yatheva = Yath\bar{a} \ v\bar{a} \ (S\bar{i})$                                                           | 190       |
| $Y\overline{a}gutt\overline{a}ya = Y\overline{a}gutth\overline{a}ya (S\overline{i})$                      | 269       |
| Yāthāvato dassanam = Yathāvasarasadassanam (Syā)                                                          | 103       |
| Yāvakappaṭṭhānaṁ = Yāvatakaṁ ṭhānaṁ (Sī)                                                                  | 78        |
| $Yutt\bar{a} = Vutt\bar{a} (S\bar{\imath})$                                                               | 13        |
| Yogāvacaro = Yegāvacarova (Sī), Yogāvacaro ca (Ka)                                                        | 272       |
| Yojanappamāṇāpi = Tiyojanapamāṇāpi (Syā)                                                                  | 200       |
| Yojanasatamatte = Tiyojanasatamatte (Syā) Dī-Ṭṭha 2. 77 piṭṭhe ca                                         | a. 82     |
| Yojanasatikakantāram = Yojanasatam kantāram (Sī, Ka)                                                      | 96        |
| Yonena = Yena $(S\bar{i}, Ka)$                                                                            | 35        |
| [ Ra ]                                                                                                    |           |
| Rakkhaṇabhāvaṁ = Rakkhamānabhāvaṁ (Sī)                                                                    | 158       |
| Rañño = Magadharañño (Ka)                                                                                 | 264       |
| Rattam $v\bar{a} = Setam v\bar{a}$ rattam $v\bar{a}$ (Ka)                                                 | 266       |
| Ratanacańkotavarena = Suvannacangotavarena (Sī, Syā)                                                      | 28        |
| Rattakambalavit $\bar{a}$ namajjha $\dot{m}$ = Rattuppalavit $\bar{a}$ namajjha $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ ), |           |
| Rattuppalamālāvitānamajjham                                                                               |           |
| (Dī-Ṭṭha 2. 75 piṭṭhe)                                                                                    | 79        |
| $R\bar{u}$ patt $\bar{u}$ ya = $R\bar{u}$ patth $\bar{u}$ ya ( $S\bar{u}$ )                               | 269       |
| [ La ]                                                                                                    |           |
| Laggapucchā = Puggalapucchā (Syā)                                                                         | 308       |
| Laṇḍapūrako ca = Leḍḍupātano ca (Sī), Laṇḍasādano ca (Syā)                                                | 47        |
| [ Va ]                                                                                                    |           |
| Vacanīyattena = Vacanīyatthena (Syā, Ka), Vañcanīyatthena                                                 |           |
| (Ma-Ţţha 1. 228 piţţhe)                                                                                   | 17        |
| Vaṭṭasannissito = Vaṭṭajalasannissito (Ka)                                                                | 293       |

| Nānāpāṭhā                                                                              | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Va ]                                                                                 |           |
| Vaṭṭitvā = Cavitvā (Sī), Dhaṁsitvā (Vi-Ṭṭha 2. 100 piṭṭhe)                             |           |
| Vattitvā (Ka)                                                                          | 203       |
| Vattapaţivattam = Vattapaţipattim (Ka)                                                 | 232       |
| Vattam = Yuttam (Sī), Vuttam (Ka)                                                      | 287       |
| $Vassasatthikatther\bar{a} = Vassasatikatther\bar{a} (S\bar{i})$                       | 225       |
| Vasāļanagaragāmato = Vasoļanagaragāmato (Syā)                                          | 155       |
| $V\bar{a}$ takkhitt $\bar{a} = V\bar{a}$ tukkhitt $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )            | 90        |
| $V\bar{a}$ tiṅgaṇanāḷikera = $V\bar{a}$ tiṅgaṇanīlikaramadda ( $S\bar{i}$ ),           |           |
| Vātiṅgaṇatālaketakīkaļīranāļikera (Syā)                                                | 270       |
| $V\bar{a}$ yupatthambhakam = Dh $\bar{a}$ tupatthambhakam ( $S\bar{a}$ , $Sy\bar{a}$ ) | 156       |
| $V\bar{a}$ lik $\bar{a}$ puļine = $V\bar{a}$ lik $\bar{a}$ piţihe ( $S\bar{\imath}$ )  | 268       |
| Vāhasatam = Vāhasatānam (Sī, Syā, Ka)                                                  | 92        |
| Vi-asanam = Viyasanam (Ka)                                                             | 146       |
| Vitthambhanadhatu = Upatthambhanadhatu (Sya)                                           | 141       |
| Viddhakummo = Biļakummo (Sī) Baļisakummo (Ka)                                          | 191       |
| Vipassakam = Sukhumadiṭṭhivipassanam (Syā)                                             | 192       |
| Vipassanāviñnāṇam = Vipassanānāṇam (Sī)                                                | 107       |
| Vipphandantiyo = Vippharantiyo (Syā)                                                   | 181       |
| Vibhūtāya = Vibhūtatāya (Sī), Vibhūtatthāya                                            |           |
| (Khu 8. 50 piṭṭhe Cūḷaniddese.)                                                        | 8         |
| Viyasati = Viyassati (Sī) Byasati (Vi Ţṭha 1. 193 piṭṭhe)                              | 146       |
| Viravan''ti ca = Paridevanti ca (Ka)                                                   | 315       |
| Virājento = Virajjento (Sī)                                                            | 50        |
| Vivațiento = Vivajiento (Ka)                                                           | 30        |
| Visadañāṇo = Visāradañāṇo (Syā)                                                        | 81        |
| Vissaṭṭhīti = Vissatthīti (Ṭīkā)                                                       | 292       |
| Vuccamāne = Vuccamāno (Ka)                                                             | 242       |
| Vegeneva = Bhikkhugavesaneneva (Syā)                                                   | 276       |
| $Veṭhetv\bar{a} = Vaṭṭetv\bar{a} (Sy\bar{a})$                                          | 316       |
| Vedallapitakanti = Vedallapitakādi (Ka)                                                | 186       |

| Nānāpāṭhā Piṭṭl                                                                         | haṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ Sa ]                                                                                  |       |
| Saṅkuṭito = Saṅkucito (Sī)                                                              | 41    |
| Saggamaggaphal $\bar{a}$ na $\dot{m}$ = Maggaphal $\bar{a}$ na $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ ) | 50    |
| Saṅghāta = Saṅkhātaṁ (Sī, Syā)                                                          | 41    |
| Saññā = Rūpasaññā (Syā)                                                                 | 122   |
| Saññāviññāṇapaññāna $\dot{m}$ = Saññāviññāṇāna $\dot{m}$ (Ka)                           | 270   |
| Saṭṭhiyā ca = Saddhiṁyāva (Syā)                                                         | 263   |
| Satasahassagghanike = Sahassagghanake $(S\bar{i})$                                      | 63    |
| Sattāhavaddalikāya = Sattāhavaddhalikāya (Syā)                                          | 142   |
| Sati vāto = Pariļāho mahāvāto (Syā)                                                     | 104   |
| Satti pahaṭavaṇamūlakaṁ dukkhaṁ = Sattīhi pahatavaṇamukha-                              |       |
| mūladukkham (Syā) Sattipahaṭavaṇamūlam khedamdukkham (Ka)                               | 105   |
| Saddamakāsīti = Vissaramakāsi (Syā)                                                     | 200   |
| Sannirujjhanam = Sannirumbhanam (Sī)                                                    | 91    |
| Sabbamāgatameva = Samāgatameva (Syā, Ka)                                                | 26    |
| Sabbameva = Khippameva ( $S\bar{i}$ )                                                   | 86    |
| Sabbh $\bar{a}$ vato = Sambhavato (S $\bar{i}$ )                                        | 12    |
| Samaṭṭhikālova = Appaṭṭhikālova (Sī)                                                    | 147   |
| Samaṇakapabbajjam = Samaṇapabbajjam (Sī, Syā)                                           | 176   |
| Samannāgatattā nipako = Samannāgato nipako (Syā),                                       |       |
| Samannāgatam tathāgatam nipato (Ka)                                                     | 56    |
| Sammasanti = Sammasananti ( $S\bar{i}$ )                                                | 110   |
| Sammasanacārosati = Sammasanam karoti (Ka)                                              | 107   |
| Sametikāti = Samāhitāti (Sī), Samenikāti (Syā)                                          | 227   |
| Sayant $\bar{a} = Vasant\bar{a} (Sy\bar{a})$                                            | 263   |
| Sarikkhakattena = Sarikkhakatthena (Sī, Syā)                                            | 37    |
| Sarena = Saddena (Sy $\bar{a}$ )                                                        | 212   |
| Sallasuttasadis $\bar{a}$ = Sallekhasuttasadis $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                 | 211   |
| $S\bar{a}dhento = Dassento (S\bar{i})$                                                  | 316   |
| Sāraṇīyadhamme = Sārāṇīyadhamme (Sī, Syā)                                               | 99    |
| $S\bar{a}$ sabb $\bar{a}$ pi = $So$ sabbopi ( $S\bar{i}$ )                              | 87    |

| [Sa]  Sāssa = Sāyam (Sī, Ka)  Sītānudahanamattampi = Sītamattampi (Sī)  142  Sīsenādāya = Sirenādāya (Syā), Sire katvāna (Ka)  Sukkhabhattamanda- byañjanādīni = Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī),  Sukkhabhattathaddhabyañjanādīni (Syā)  Suṭṭhutaram = Suṭṭhu (Sī)  Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakānam (Syā), Suvaṇṇaphalake (Ka)  Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakānam (Sī)  Suvaṇṇarasavidhānam = Suvaṇṇarasaviddham (Sī),  Suvaṇṇarasavidhānam = Suvaṇṇarasaviddhim (Syā)  Sūriyarasmisamphuṭṭhāni  paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī)  9  Sūlamamsañcāti = Thūlamamsañcāti (Syā, Ka)  96  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā)  113  Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā)  Stilyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)  Samkicco = Sankiccho (Ka)  Samkicco = Sankiccho (Ka)  Sambagapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  11  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [Ha]  Hatthīnam = Pakatihatthīnam (Ka)  41 | Nānāpāṭhā                                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Sītānudahanamattampi = Sītamattampi (Sī) 142 Sīsenādāya = Sirenādāya (Syā), Sire katvāna (Ka) 253 Sukkhabhattamanda- byañjanādīni = Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | [ Sa ]                                                                                  |           |
| Sīsenādāya = Sirenādāya (Syā), Sire katvāna (Ka)  253  Sukkhabhattamanda- byañjanādīni = Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | $S\bar{a}ssa = S\bar{a}ya\dot{m} (S\bar{i}, Ka)$                                        | 291       |
| Sukkhabhattamandabyañjanādīni = Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī), Sukkhabhattathaddhabyañjanādīni (Syā) 98  Suṭṭhutaraṁ = Suṭṭhu (Sī) 168  Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakānaṁ (Syā), Suvaṇṇaphalake (Ka) 261  Suvaṇṇabhiṅgāraṁ = Suvaṇṇabhiṅkāraṁ (Sī) 175  Suvaṇṇarasavidhānaṁ = Suvaṇṇarasaviddhaṁ (Sī), Suvaṇṇakārassa viddhiṁ (Syā) 186  Sūriyarasmisamphuṭṭhāni paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī) 9  Sūlamaṁsañcāti = Thūlamaṁsañcāti (Syā, Ka) 96  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā) 113  Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā) 141  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha) 264  So Buddhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka) 51  Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka) 315  Saṁgharitvā = Saṁharitvā (Sī) 170  Saṁbhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī) 11  Saṁsaranti = Saṅkamanti (Sī) 8  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                          | Sītānudahanamattampi = Sītamattampi (Sī)                                                | 142       |
| byañjanādīni = Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Sīsenādāya = Sirenādāya (Syā), Sire katvāna (Ka)                                        | 253       |
| Sukkhabhattathaddhabyañjanādīni (Syā) 98  Suṭṭhutaraṁ = Suṭṭhu (Sī) 168  Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakāṇaṁ (Syā), Suvaṇṇaphalake (Ka) 261  Suvaṇṇabhiṅgāraṁ = Suvaṇṇaphiṅkāraṁ (Sī) 175  Suvaṇṇarasavidhāṇaṁ = Suvaṇṇarasaviddhaṁ (Sī),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Sukkhabhattamanda-                                                                      |           |
| Suṭṭhutaraṁ = Suṭṭhu (Sī) 168 Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakānaṁ (Syā), Suvaṇṇaphalake (Ka) 261 Suvaṇṇabhiṅgāraṁ = Suvaṇṇabhiṅkāraṁ (Sī) 175 Suvaṇṇarasavidhānaṁ = Suvaṇṇarasaviddhaṁ (Sī), Suvaṇṇarasavidhānaṁ = Suvaṇṇarasaviddhaṁ (Sī), Suvaṇṇakārassa viddhiṁ (Syā) 186 Sūriyarasmisamphuṭṭhāni paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī) 9 Sūlamaṁsañcāti = Thūlamaṁsañcāti (Syā, Ka) 96 Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā) 113 Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā) 141 Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha) 264 So Buddhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka) 51 Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka) 315 Saṁgharitvā = Saṁharitvā (Sī) 170 Saṁbhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī) 11 Saṁsaranti = Saṅkamanti (Sī) 145 Saṁsayapakkhando = Saṁsayapakkhanto (Sī) 8                                                                                                                                                                                                                                                                                  | byañjanādīni = Sukkhabhattabaddhabyañjanādīni (Sī),                                     |           |
| Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakānaṁ (Syā), Suvaṇṇaphalake (Ka)  Suvaṇṇabhiṅgāraṁ = Suvaṇṇabhiṅkāraṁ (Sī)  Suvaṇṇarasavidhānaṁ = Suvaṇṇarasaviddhaṁ (Sī),  Suvaṇṇakārassa viddhiṁ (Syā)  Sūriyarasmisamphuṭṭhāni  paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya  paripākagatāni padumāni (Sī)  Sūlamaṁsañcāti = Thūlamaṁsañcāti (Syā, Ka)  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā)  Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā)  Sobudhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka)  Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka)  Saṁsayapakhando = Saṁsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Sukkhabhattathaddhabyañjanādīni (Syā)                                                   | 98        |
| Suvaṇṇabhiṅgāraṁ = Suvaṇṇabhiṅkāraṁ (Sī)  Suvaṇṇarsavidhānaṁ = Suvaṇṇarsaviddhaṁ (Sī),  Suvaṇṇakārassa viddhiṁ (Syā)  Sūriyarasmisamphuṭṭhāni  paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya  paripākagatāni padumāni (Sī)  9  Sūlamaṁsañcāti = Thūlamaṁsañcāti (Syā, Ka)  96  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā)  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka)  Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka)  Saṁgharitvā = Saṁharitvā (Sī)  Saṁbhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Saṁsayapakkhando = Saṁsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Suṭṭhutara $\dot{m}$ = Suṭṭhu (S $\bar{i}$ )                                            | 168       |
| Suvaṇṇarasavidhānaṁ = Suvaṇṇarasaviddhaṁ (Sī), Suvaṇṇakārassa viddhiṁ (Syā)  Sūriyarasmisamphuṭṭhāni paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī)  Sūlamaṁsañcāti = Thūlamaṁsañcāti (Syā, Ka)  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā)  Settiyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka)  Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka)  Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka)  Saṁgharitvā = Saṁharitvā (Sī)  Saṁbhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  11  Saṁsaranti = Saṅkamanti (Sī)  Saṁsayapakkhando = Saṁsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Suvaṇṇatale = Suvaṇṇaphalakānaṁ (Syā), Suvaṇṇaphalake (Ka)                              | 261       |
| Suvaṇṇakārassa viddhim (Syā)  Sūriyarasmisamphuṭṭhāni paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī)  9  Sūlamamsancāti = Thūlamamsancāti (Syā, Ka)  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā)  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)  Samkicco = Sankiccho (Ka)  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Suvannabhingāram = Suvannabhinkāram (Sī)                                                | 175       |
| Sūriyarasmisamphuṭṭhāni paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya paripākagatāni padumāni (Sī) 9  Sūlamamsancāti = Thūlamamsancāti (Syā, Ka) 96  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā) 113  Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā) 141  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha) 264  So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka) 51  Samkicco = Sankiccho (Ka) 315  Samgharitvā = Samharitvā (Sī) 170  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī) 11  Samsaranti = Sankamanti (Sī) 145  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī) 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Suvaṇṇarasavidhānam = Suvaṇṇarasaviddham (Sī),                                          |           |
| paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Suvaņņakārassa viddhim (Syā)                                                            | 186       |
| paripākagatāni padumāni (Sī) 9 Sūlamaṁsañcāti = Thūlamaṁsañcāti (Syā, Ka) 96 Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā) 113 Sedatintaṁ vatthaṁ = Sede sati taṁ vatthampi (Syā) 141 Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha) 264 So Buddhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka) 51 Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka) 315 Saṁgharitvā = Saṁharitvā (Sī) 170 Saṁbhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī) 11 Saṁsaranti = Saṅkamanti (Sī) 145 Saṁsayapakkhando = Saṁsayapakkhanto (Sī) 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Sūriyarasmisamphuṭṭhāni                                                                 |           |
| Sūlamamsañcāti = Thūlamamsañcāti (Syā, Ka)  Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā)  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)  Samkicco = Sankiccho (Ka)  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | paripākagatāni padumāni viya = Sūriyarasmisamphuṭṭhāni viya                             |           |
| Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)  Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā)  141  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)  Samkicco = Sankiccho (Ka)  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | paripākagatāni padumāni (Sī)                                                            | 9         |
| Sedatintam vattham = Sede sati tam vatthampi (Syā)  141  Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)  264  So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)  51  Samkicco = Sankiccho (Ka)  315  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  110  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Sūlamamsancāti = Thūlamamsancāti (Syā, Ka)                                              | 96        |
| Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)  So Buddhānaṁ = Pubbabuddhānaṁ (Syā), Sutabuddhānaṁ (Ka)  Saṁkicco = Saṅkiccho (Ka)  Saṁgharitvā = Saṁharitvā (Sī)  Saṁbhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Saṁsaranti = Saṅkamanti (Sī)  Saṁsayapakkhando = Saṁsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Sekhehipi = Sekhehipi asekhehipi (Syā)                                                  | 113       |
| So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)  Samkicco = Sankiccho (Ka)  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Sedatinta $\dot{m}$ vattha $\dot{m}$ = Sede sati ta $\dot{m}$ vatthampi (Sy $\bar{a}$ ) | 141       |
| Samkicco = Sankiccho (Ka)  Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Sottiyena = Sotthiyena (sabbattha)                                                      | 264       |
| Samgharitvā = Samharitvā (Sī)  Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)  Samsaranti = Sankamanti (Sī)  Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī)  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | So Buddhānam = Pubbabuddhānam (Syā), Sutabuddhānam (Ka)                                 | 51        |
| Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī) 11 Samsaranti = Sankamanti (Sī) 145 Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī) 8  [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Samkicco = Sankiccho (Ka)                                                               | 315       |
| Samsaranti = Sankamanti (S $\bar{i}$ ) 145<br>Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (S $\bar{i}$ ) 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Samgharitvā = Samharitvā (Sī)                                                           | 170       |
| Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (Sī) 8 [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Sambhaggapalibhaggatāya = Sambhaggavibhaggatāya (Sī)                                    | 11        |
| [ Ha ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Samsaranti = Sankamanti (Sī)                                                            | 145       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Samsayapakkhando = Samsayapakkhanto (S $\bar{i}$ )                                      | 8         |
| Hatthīnam = Pakatihatthīnam (Ka) 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | [ Ha ]                                                                                  |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Hatthīnam = Pakatihatthīnam (Ka)                                                        | 41        |
| Hetuto = Hetu $\dot{m}$ (Ka) 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Hetuto = Hetum (Ka)                                                                     | 39        |